



| 03      |                                    | العدد                            | افتتاحية ا                      |
|---------|------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------|
| 07 - 04 | يفتتح فرعا                         | يخ علي الغرياني                  | مركز الش<br>جديدا               |
| 09 - 08 | الغرياني<br>العامة الدولي          | مركز الشيخ علي<br>ي معرض النيابة | مشاركة م<br>للكتاب فر<br>للكتاب |
| 17 - 10 | دارس الإمام                        | .د: مع مسؤول م<br>عليم الشرعي    | حوار العد<br>مالك للتد          |
| 25 - 18 |                                    | تلاوة الليبية                    | مدرسة ال                        |
| 29 - 26 | اءةِ كتجربةٍ                       | الأنيس عن القر                   | الجليسُ ا<br>علاجيّة!           |
| 35 - 30 | ي الإسلام                          | صوّر السّياسي ف                  | أُسس الت                        |
| 39 - 36 |                                    | لقيم الإنسانية                   | التقنية وا                      |
| 45 - 40 | الكفاية اللغوية والكفاية التخاطبية |                                  |                                 |
| 49 - 46 | مراء                               | باء والحرية الح                  | غزة الشه                        |
| 55 - 50 | مقدمات حول الوقف في الإسلام        |                                  |                                 |
|         |                                    | راتنا:                           | من إصدا                         |
| 57 - 56 | صرف                                | ودة المياه ومياه ال              | - رقابة جر                      |
| 59 - 58 | - الدين الحق ضرورة إنسانية- تجديد  |                                  |                                 |
| 61 - 60 | ضيات النص                          | ، الديني بين مقت<br>، الواقع     | - الخطاب<br>ومتغيرات            |



مجلة فصليــــة: شرعية، ثقافية، علمية، اجتماعية

تصدر عن إدارة البحـــوث والاستشارات بمركــز الشيــخ على الغريـــاني للكتاب



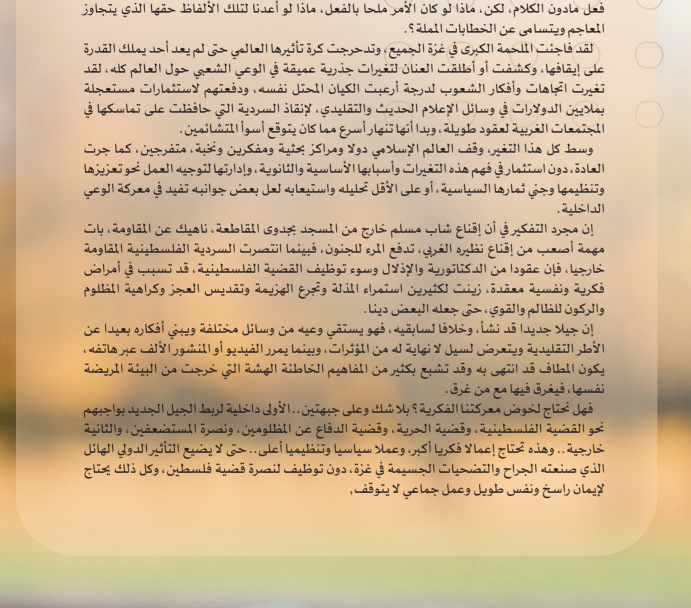
مركز الشيخ على الغرياني للكتاب Sheikh Ali Alghiryani Book Center

💽 تاجــوراء، قـــرب كوبـــرى الشاحنات، بجوار مدرسة الإمام مالك للتعليم الشرعى

@ Shabcenter @ 🖸 🖪

00218 91 024 0866

info@shabcenter.ly



تبدو كلمات مثل تعزيز الوعي، وحرب الكلمة، ونضال الفكر والأقلام، مبتذلة مستهلكة، نهشها التكرار والترديد دون عمل حتى غدت مفرغة من العني، تستخدم كزينة لملئ الخطابات أو للتعبير عن العجز عن

افتتاحية العدد

## مركز الشيخ على الغرياني للكتاب يعزز ريادته الثقافية بافتتاح فرعه الثاني



أضاء مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب سماء طرابلس بافتتاح فرعه الثاني في منطقة الظهرة بوسط المدينة، في خطوة هامة ومميزة نحو تعزيز الحراك الثقافي، الافتتاح، الذي جرى يوم السبت الموافق 20 سبتمبر 2025، لم يكن مجرد إضافة مكانية، بل كان تجديداً للعهد بنشر نور المعرفة والقراءة والوعي الثقافي.

وانطلق الافتتاح بمراسم احتفالية ثقافية، حيث شهده مدير المركز وعدد من مسؤوليه وكوادره، وإلى جانبه نخبة من المهتمين بالشأن الثقافي والعلمي والشخصيات العامة. حيث عكست أجواء الحفل الدور الحيوي الذي يلعبه المركز منذ انطلاقته، باعتباره مؤسسة مستقلة، أخذت على عاتقها مسؤولية تأسيس بيئة فكرية وبحثية رائدة.

فالمركز، الذي افتتح فرعه الرئيسي في تاجوراء بتاريخ 28 نوفمبرسنة 2020م، رسخ مكانته بسرعة قياسية ليصبح مَعْلَماً ثقافياً يضم اليوم واحدة من أضخم المكتبات العامة في ليبيا وأكثرها زيارة. ودوره المحوري يتجاوز مفهوم المكتبة التقليدية، ليغدو حاضنة للبحث والتدريب وتطوير المهارات، ومنظماً ومستضيفاً لمنات الدورات والورش والندوات والأحداث على مدار العام.

ويحرص مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب على تقديم منظومة متكاملة من الخدمات التي تجعل من طلب العلم والمعرفة تجربة ثرية وميسرة:





#### مأوى الكتب والقراء

يُعـد الفرعان مستودعاً ثميناً للمعرفة، حيث يضمان عشرات آلاف العناوين في شــى صنوف العلم والمعرفة، مصنفة ومنظمة وفق أحدث المعايير. وتفتح المكتبة أبوابها للرواد يومياً من الساعة 9 صباحاً وحتى 11 مساء، وتوفر مساحات هادئة ومريحة للقراءة مخصصة للرجال والنساء، لضمان أعلى درجات التركيز والإفادة.

#### دعم التدريب والمناشط المعرفية

دعماً للحراك الأكاديمي والمهني، جهز المركز قاعات تدريب بأفضل الإمكانيات الحديثة، مثل السبورات الذكية، وأجهزة العرض، وشبكة الإنترنت. ويشجع المركز على استضافة الفعاليات العلمية وورش العمل، حيث يُتاح حجز القاعات مجاناً لإقامة الأنشطة، ليصبح بذلك شريكاً فاعلاً في بناء القدرات وتطوير مهارات النشء والشباب.



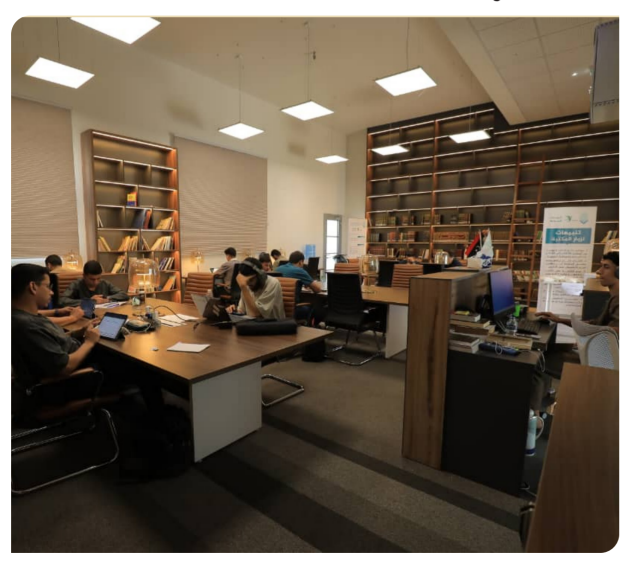
#### تسهيلات مجانية لرواد المركز

تكتمل بيئة المركز المثالية بتقديمه مجموعة من الخدمات اللوجستية المجانية، مثل خدمات الطباعة وتصوير المستندات، وخدمة الإنترنت، وتوفير صحف ومجلات يومية. هذه التسهيلات تؤكد التزام المركز بتذليل كافة العقبات أمام طالب العلم، ليبقى شغله الشاغل هو الاستزادة من المعرفة.

#### دار المنظومة

إلى جانب ذلك، يشرف المركز بأن يكون المؤسسة الليبية الوحيدة التي توفر الوصول إلى قواعد بيانات دار المنظومة على الإنترنت، التي تضم آلاف الأبحاث العلمية والأوراق البحثية والرسائل الجامعية، وتعد أهم وأكبر قواعد البيانات الأكاديمية العربية على الإطلاق

إن افتتاح فرع الظهرة يمثل نقطة تحول جديدة في مسيرة المركز، وتأكيدا على أن الاستثمار في الكتاب والمعرفة هو خيار ثابت ورسالة يضع المركز كل إمكاناته لخدمتها



## مشاركة مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب في معرض النيابة العامة الدولى للكتاب



يشارك مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب، للمرة الثانية تواليا، في معرض النيابة العامة الدولي للكتاب الذي يقام في دورته الثانية على أرض معرض طرابلس الدولي.

وأعلنت اللجنة المشرفة على المعرض، مشاركة

425 دار نشر وعارضا ووكيلا للناشرين، يمثلون 22 دولة مختلفة في المعرض الذي يعتبرأهم معرض كتاب في ليبيا، والذي شهد إقبالا لافتا وزخما كبيرا افتقده القراء ومحبو الكتب وطلاب العلم طويلا، في الفترة التي توقفت فيها معارض

الكتاب الدولية في ليبيا.

وشارك مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب في المعرفية الثابتة في المعرض، استمرارا لمسيرته المعرفية الثابتة وإسهاماته في كافة المعارض والمناشط المتعلقة بالنشر والقراءة، وشملت المشاركة إصداراته الحديثة المنشورة سنة 2025 والتي تنوعت مواضيعها ومجالاتها بين الفكري والشرعي والأدبي، وحتى العلوم التطبيقية المتخصصة، إيمانا من المركز بأهمية الشمولية والمساهمة في سد الاحتياج الذي يواجه المكتبة الليبية والعربية عموما في كافة الحقول المعرفية والعلمية.

ومنذ إنشائه شارك مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب في العديد من المعارض المحلية والدولية داخل وخارج البلاد الليبية، ملتزما بإيصال رسالته إلى مختلف الشراخ، عاقدا الكثير من الشراكات

والاتفاقيات ومذكرات التعاون مع المؤسسات والمراكز ودور النشر من مختلف الأقطار، ولا شك أن الكتاب وما يمثله من قيمة هو خيرما يتعاون من أجله.

وتعد المعارض الدولية للكتاب شريانًا حيويًا للثقافة والمعرفة، فهي توفر منصة تتيح للناشرين من مختلف أنحاء العالم عرض أحدث إصداراتهم، مما يضمن وصول القارئ إلى تنوع فكري ومعرفي غير متاح محليًا، كما تُشكل ملتقىً بالغ الأهمية، عير تبنى شراكات بين المؤسسات الثقافية، مما يساهم في دعم صناعة النشر، بالإضافة إلى ذلك، يساهم في دعم صناعة النشر، بالإضافة إلى ذلك، القراء والمثقفين من خلال الندوات والفعاليات المصاحبة، مما يُعزز الحوار والزخم الثقافي والتواصل بين محبى القراءة.





مسؤول مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعى أجـرت مجلة مشـعل حوارا مع الأسـتاذ أسـامة المـبروك، المسـؤول عن مـدارس الإمام مالـك للتعليم الشرعي، الذي تحدث عن تجربته في إدارة العملية التعليمية في هذه المؤسسات التعليمية الرائدة، ومسيرة مدارس الإمام مالك منذ تأسيسها إلى اليوم، وأبرز المحطات التي مرة بها، وعن سؤالنا حول

حــوار العدد: مـع

التعريف بهذه المدارس، أجاب الأستاذ المبروك: بدايةً نشكر الإخوة في مجلة مشعل على إتاحتهم هذه الفرصة للتعريف أكثر بمدارس الإمام مالك

ونبدأ بحول الله وقوته التعريف بنشاة المدارس، حيثُ أنشات هذه المدارس بموجب قرار مجلس الـوزراء الليبي رقم 633 لسـنة 2021، وتعديلـه بقرار رقم 709 لسـنة 2021م وبهذا تعــدُّ مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي مؤسسة تعليمية حكومية تتبع كلية العلوم الشرعية والإفتاء التابعة لدار

ولهذه المدارس رؤية مميزة تطمح إلى الريادة والجودة في تعليم شرعيٌّ أصيل، مدعوم بالعلوم الثقافية الأساسية؛ لبناء جيلٍ مِتمسكِ بدينه، مستقيمٍ في سلوكه، وأع بدنياه، قائدٍ في مجتمعه، مؤهلٍ لخدمة وطنِهِ وأمَّتِهِ، ساع لرضًا ربِّهِ.

ورسالتها: العلم الشرعي المتكامل، والتدين الصحيح، والوعي السليم في مدارس الإمام مالك للتعليم

الشرعى: هو أساس بناء الدولة ونهضة الأمة.

كما تهدف مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي إلى:

1. إحياء المسيرة العلمية الشرعية الأصيلة ، من خلال تدريس العلم الشرعي من مصادره المعتمدة، واستخدام وسائل وطرق تعليمية حديثة لضمان تحسين جودة

2.إعداد جيل مصلح قادر على تحمل مسؤولياته المجتمعية، واع بدوره في بناء وطنه وأمته، من خلال تنشئة إسلامية راسخة ومتوازنة تُمكّنه من متابعة

دراسته في مختلف المجالات العلمية والتطبيقية.

3. توفيربيئة تعليمية تربوية متكاملة تستوعب الحياة اليومية، مع تعزيز القدرات والمهارات، وحماية الطلاب من الانحرافات فكراً وسلوكاً.

4. إعداد خريجين متخصصين في العلوم الشرعية، متمكنين من خدمة الأمة من خلال مواصلة دراستهم وتعمقهم في العلوم الشرعية، مع تعزيز معارفهم الثقافية ومهاراتهم الحياتية اللازمة؛ لتلبية احتياجات المجتمع الإسلامي.

5. الحفاظ على الهوية الإسلامية عموماً والهوية الليبية خصوصاً، والإسهام في تعزيز الوحدة الوطنية، من خلال ترسيخ المبادئ الإسلامية والقيم الفاضلة، وغرس قيم التعاون والتكافل، والتعريف بالعادات الليبية العريقة، ونشر الفضيلة ومكافحة الرذيلة، بالإضافة إلى تعزير الوعى بأهمية وضرورة نصرة قضايا المسلمين عامـةً، وفي القلب منها القضية الفلسطينية.

وعوداً على بدء فإعادة افتتاح مدرسة الإمام مالك بالظهرة تمثل خطوة استراتيجية ضمن رؤية شاملة لتطوير التعليم الشرعى في ليبيا، بحيث يكون أكثر ارتباطاً بحاجات المجتمع في ظل تزايد الطلب من الأهالي في المدن والمناطق لفتح مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي لما رأوا وسمعوا عن نجاحها وانضباطها خلال السنوات القليلة الماضية..

وهذا التطوير لا يقتصر على البنية التحتية فقط، بل يشمل تحديث المناهج، وإدخال الوسائل التقنية الحديثة، والعناية المستمرة بتأهيل الكادر الإداري والتعليمي.

إن دعم الدولة لهذا المشروع يعكس إدراكها لأهمية التعليم الشرعي المعتدل في بناء الوعى الديني والوطني، وتعزيز قيم الانتماء والوسطية، وهي القيم التي تسعى مدارس الإمام مالك لترسيخها في الأجيال القادمة.

#### السؤال الثاني:

تتبع مدارس الإمام مالك «كلية العلوم الشرعية -والإفتاء» وتقدم برنامجاً يختلف عن التعليم العام، فما هي أبرز الملامح التي تميزخريجي مدارس الإمام مالك من حيث التكوين العلمي والشخصي؟

خريجو مدارس الإمام مالك يتميزون بتوازن بين التكوين العلمي المتين في العلوم الشرعية وبين المهارات الشخصية (والثقافة) المعرفية المعاصرة.

المدارس تعنى بتخريج طلاب لديهم المعرفة بأغلب مفاتيح العلوم الشرعية، مع التركيز على بعض العلوم (كالفقه، والنحو) حيثُ تمتاز مدارسنا بالاهتمام بشرح كتب العلماء المتقدمين، بحيثُ يدرك الطالب بداية طلبه للعلم مصطلحات وطرائق أهل العلم في كتبهم، بما ييسرله فهم سياقات كلام العلماء، الأمر الذي يعود عليه بالنفع والتمكن في التأصيل والبحث.. وهذا أحد الأهداف الاستراتيجية وراء نشأة المدارس.

وفي الوقت نفسه لدى طلبة وتلاميذ مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي وعي مجتمعي، مع معارف ثقافية

عامة، ومهارات حياتية يتحصلون عليها من خلال برامج النشاط التربوي والثقافي والفني والحرفي والرياضي.. بما يساعدهم على التفاعل مع الواقع بثقة ومسؤولية.

فمدارس مالك للتعليم الشرعي تركز على بناء الشخصية المتزنة التي تجمع بين العلم والعمل، والمعرفة والمهارة، وبين الاعتزاز بالهوية الإسلامية والتمكن من أدوات المعرفة العصرية، فضلاعن إدراك واقع محيطه وبيئته ومجتمعه.

وهذا التميز (أي تميز خريجي مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي) هو نتاج ما تتميز به مدارسنا، ويمكن أن نجمل مميزات مدارس الإمام مالك للتعليم اشرعي في

- اختيار الكادر التعليمي والإداري بعناية، من ذوي التخصيص والكفاءة.
- اختيار الطلاب والطالبات بعناية، مع الاهتمام بمستواهم العلمي والسلوكي.
- توفير جميع الاحتياجات التعليمية (الكتب المدرسية، تجهيزالفصول الدراسية، معامل حاسوب، معامل علوم، أدوات النشاط «الرياضي والفني والثقافي»... إلخ).
- · وجود «منهج تربوي» متكامل يُطبق طوال العام الدراسي، ويحقق التواصل التربوي بين الأسرة والمدرسة.
- · وجود «منهج للنشاط» (ثقافي، رياضي، فني وحرفي) في جميع المدارس.
- نشاطات معرفية وترفيهية: (رحلات مدرسية، مسابقات رياضية وثقافية ، لقاءات توعوية ، ومخيمات صيفية) مع الطلبة كافةً.
  - اهتمام وانضباط إداري، وتربوي، وتعليمي.
  - تحسين وتطوير مستمر للبيئة التعليمية.
  - الاشتراك مع الأسر وأولياء الأمور في المتابعة التربوية.

#### السؤال الثالث:

ما هي استراتيجيتكم لضمان توحيد جودة التعليم والمخرجات التربوية بين جميع فروع مدارس الإمــام مـالك؟

لدينا خطة موحدة في مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعى تنطلق من توحيد المناهج الدراسية، وتوحيد البرامـج الثقافيـة والمهاريـة، مع المنهـج التربـوي الموحد، وخطة التفتيـش التربوي والتعليمي.. ثـم يتبع ذلك دورات تدريبيــة للــكادر الإداري، والتعليمي، والتربـوي، مع دورات تقويــة للطــلاب والتلاميذ قبيــل امتحانــات الفترة...

كل هذه الاستراتيجيات تم التخطيط لها بعناية، وموزعـة على الأسابيع الدراسية، ولا نهمل جانبًا على

حســاب آخــر، فالعناية بتدريــس العلوم الشــرعية يواكبهُ العناية بالمنهج التربوي، ويرافقه النشاط المدرسي في حصص ومناهج مقررة للجميع، ويلاحقه التفتيش التعليمي والتربوي والزيارات الميدانية، إضافة إلى برامج تدريب مشتركة للمعلمين.. كل ذلك للوصول إلى مخرجات تعليمية وتربوية تناسب جهد التخطيط المتزن

> المحور الثانى: الاستعدادات للعام الدراسي الجديد 2026-2025

> > السؤال الأول:

والتنفيذ المستمر.

مع بدايــة العام الجديد يوم 7 سـبتمبر قبـل الموعد الذي أعلنته وزارة التعليم 21 سبتمبر لماذا اختلف موعد

جاء قرار البدء المبكر استجابة لخصوصية البرنامج الدراسي في مدارس الإمام مالك، الذي يجمع بين المناهج الشرعية والمقررات العامة، ما يتطلب وقتًا إضافيًا

لتحقيق التوازن بين الجانبين، حيثُ تمتد أسابيع الدراسة في مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي إلى (28) أسبوعًا دراسيًا فعليًا.

ومن جهة أخرى، فإن تحديد بداية ونهاية العام الدراسي أمرُ مخططُ لـ ومستقرُّ منذ تأسيس المدارس، بغضّ النظر عن الأحداث أو مجريات الوضع الداخلي في بلادنا. وعليه، نبدأ الاستعداد للعام الدراسي مبكرًا من حيث توفيرالكادرالإداري والتعليمي، وتجهيز الكتب المدرسية، وتحسين البيئة التعليمية للمباني والمعدات والمستلزمات

نعم، هناك عقبات وتحديات جسيمة، وضريبة كبيرة لهذه الاستراتيجية، لكننا نرى أنها الطريق الوحيد لتحقيق هدفنا؛ لأن التأجيل — رغم سهولته إداريًا — يُعد من أفشل القرارات تربويًا وتعليميًا.

فأيسر حدث — وما أكثر الأحداث في واقعنا للأسف — قد يُتخذ ذريعة لتأجيل الدراسة ثم الامتحانات، وهكذا دواليك حتى تفقد العملية التعليمية معناها، وتفقد المدرسة هيبتها، وتنهار مخرجات التعليم.

أما نحن، فننظر إلى الدراسة كمشروع استراتيجي وطني ننتظر مخرجاته لبناء الدولة ونهضتها، لا كروتين حياتي ننتظر انتهاؤه.





#### السؤال الثاني:

لاحظنا بداية الدراسة والحصيص من أول يوم في العام الجديد، فهل هناك خطة واضحة ومدروسة للعام الدراسي؟ وكيف سارت استعدادات مدارس الإمام مالك على وجه الخصوص لاستقبال الطلاب والمعلمين في هذا الموعد؟

#### لإجابة:

نعم، لدينا خطة تشغيلية سنوية محدّدة بالأهداف لكل مرحلة دراسية أعدّت مسبقًا.

وقبيل بدء الدراسة، عقدت إدارة كلية العلوم الشرعية والإفتاء — برئاسة السيد عميد الكلية، وبحضور السيد وكيل الكلية، وبحضور السيد مدير إدارة المدارس، ومستشار الدراسة والتعليم — اجتماعًا موسّعًا مع السادة مديري مدارس الإمام مالك في المدن والمناطق المختلفة، ومساعديهم الإداريين والتربويين.

وخلال هذا الاجتماع، تم عرض البرامج التعليمية والتربوية والإدارية الجديدة، وبحث السبل الكفيلة بتذليل الصعوبات وحلّ المختنقات، لضمان انطلاق العام الدراسي وفق الخطة المعتمدة.

كما قامت إدارة الكلية بإجراء صيانة شاملة للمباني، وتجهيز الفصول بالوسائل التقنية الحديثة، إضافةً إلى عقد اللقاءات التأهيلية مع المعلمين والإداريين والتربويين المستهدفين بالتدريس في مدارسنا.

وقد جاء ذلك كلّه في إطار السعي لتحقيق انطلاقة فعلية وجادة للدراسة منذ اليوم الأول، بما يعزز الانضباط ويُرسّخ ثقافة الجدّ والاجتهاد.

ورغم العقبات والتحديات — التي لا تكاد تنتهي — فإننا نواصل العمل بروح الإصرار والمسؤولية لضمان انتظام العملية التعليمية واستمرارها وفق ما هو مخطط له 28 أسبوعاً دراسياً.

#### السؤال الثالث:

تواجه وزارة التربية والتعليم تحدي نقص المعلمين، فهل تعانون في مدارسكم من هذا التحدي خاصة في المواد الشرعية ؟

#### لاحاية:

بفضل ارتباطنا بكلية العلوم الشرعية والإفتاء، فإننا نحظى بتدفق مستمرمن الكفاءات المؤهلة في العلوم الشرعية تأهيلاً نوعياً.

ومع ذلك، نعمل على سد أي نقص عبر:



1. انتقاء المتميزين من معلمي كليات العلوم الشرعية.

2. التعاون مع وزارة التربية والتعليم في انتداب بعض المعلمين المؤهلين في المواد الثقافية العامة، والذين لديهم الرغبة في العمل ضمن الكادر التعليمي بمدارسنا حدارس الإمام مالك للتعليم الشرعى -.

3. مع الاهتمام برفع كفاءة بعض المعلمين من خلال تنفيذ برامج تدريب وتأهيل داخلي للمعلمين نهاية العام الدراسي.

#### السؤال الرابع:

مـا هي خطتكم لتأهيـل وتدريب كوادركـم التعليمية لهذا لعام ؟

#### الاحاية:

في الخطة الدراسية للعام الدراسي 2025-2026، تم تحديد مواعيد تنفيذ البرامج التدريبية للكادرين التعليمي والإداري خلال فترة ما بعد الدراسة، ابتداءً من منتصف شهريونيو وحتى نهاية شهريوليو 2025.

وسيتم إعداد البرامج التدريبية ومحاورها استنادًا إلى مجموعة من المعايير والمؤشرات العملية، من أهمها: 1.مخرجات الزيارات التفتيشية الميدانية.

2. تقارير الزيارات الدورية للفريق الإداري والتربوي والتعليمي بإدارة المدارس، وما يتضمنه من ملاحظات المشرفين التربويين والمسؤولين الإداريين. 3. نتاج استبيانات المعلمين التي تُحال إلى لجنة المناهج لتحليلها وإصدار التوصيات المناسبة.

4.مـداولات ولقاءات مديري المـدارس في ختـام العـام لـدراسي.

5. نتاً عُ الامتحانات والتطبيقات الشهرية، وما تكشفه من مواطن قوة وضعف.

6.مقترحات وشكاوى أولياء الأمور، إذ تحرص إدارة المدارس على التواصل المباشر معهم عبر مجموعات مخصصة في وسائل التواصل العامة.

ويجري جمع هذه المدخلات وتحليلها بدقة لتحديد أولويات التطوير ونقاط التحسين، وبناءً عليها تُوضع البرامج والمحاور التدريبية اللازمة بما يضمن تحقيق مخرجات تعليمية وتربوية تتسق مع رؤية وأهداف إدارة المدارس في الارتقاء بالأداء وجودة التعليم.

#### السؤال الخامس:

لاحظنا وجود نظامي «الانتساب» و «النظامي» للتسجيل .. مع بداية العام الدراسي الجديد ما هي شروط القبول لهذا العام؟

الإجابة:

يُعد نظام الانتساب مخصصًا للطلاب الذين لا تسمح لهم ظروفهم بالالتحاق الكامل بالدوام اليومي، بينما يُعد نظام الانتظام هو المسار الرئيس للتعليم داخل المدرسة. أما شروط القبول، فتشمل اجتياز امتحان المقابلة الشخصية الذي يُعقد في المدارس للطلاب والتلامية المتقدمين للدراسة في مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي، ويتضمن اختبارات تحريرية وشفوية بحسب المرحلة الدراسية.

وقد أعدت إدارة مدارس التعليم الشرعي أسئلة خاصة بالمرحلة الأساسية، وأخرى بالمرحلة الثانوية، لضمان توفر مهارتي القراءة والكتابة، والقدرة على الحفظ والفهم، إضافة إلى معرفة المعلومات العامة التي تؤهله للمرحلة التي يتقدّم إليها، بما يضمن استمراريته وتقدمه في الدراسة وفق مستواه.

بعد القبول، يتولى الكادر التعليمي والتربوي مهمة دعم الطلاب وتحفيزهم على النجاح والتفوّق والتميّز، من خلال الرعاية المرسية والمتابعة المستمرة للطلاب والتلاميذ.

#### السؤال السادس:

هل هناك إقبال متزايد على التعليم الشرعي مقارنة بالسنوات الماضية؟

#### لإجابة:

نعم، هناك ارتفاع ملحوظ في الإقبال على التعليم الشرعي من الشباب والفتيات الراغبين في الجمع بين التخصص الشرعي والعلوم الثقافية العامة، كما لاحظنا رغبة متزايدة من أولياء الأمور في ذلك أيضا.

ويُعزى هذا الإقبال إلى إدراك المجتمع المتزايد لأهمية التكوين الشرعي المتوازن في ظل التحديات والانحرافات الفكرية، والرغبة في إصلاح المجتمع من خلال جيل واع بشرع ربه سبحانه، وناشئ في بيئة تربوية سليمة.

وكذلك لما رآه الناس وسمعوه من انضباطٍ وجديةٍ في مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي، وما لمسوه من مخرجاتٍ تعليمية متميزة، واهتمامٍ تربوي شامل بجميع





الطلاب والتلاميذ، إضافةً إلى ما تتميز به المدارس من بيئةٍ تعليميةٍ آمنةٍ ومتكاملةٍ.

وقد ساهم ذلك في استمرارنا بعقد امتحانات المفاضلة قبل بدء كل عام دراسي، الأمرالذي زاد من حجم التحدي أمام إدارة المدارس في التعامل مع الطلبات المتزايدة للالتحاق، وفي الوقت ذاته دفعنا إلى دراسة فتح فروع جديدة في عدد من المناطق والمدن الأخرى.

ومن هـنا المنطلق، نتوجه إلى حكومة الوحدة الوطنية للنظر في تخصيص أماكن جديدة لمدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي، بما يلبي حاجة المجتمع المتزايدة لتعليم أبنائه تعليمًا شرعيًا رصينًا ومتوازنًا.

#### السؤال السابع:

ما هي أبسرز المناهج والأنشسطة الجديدة التي سيشسهدها العام السدراسي 2025-2026، والتي تهسدف إلى الموازنة بين العلوم الشسرعية ومتطلبات البناء التربسوي المتكامل؟

إجابة:

أدخلنا هـذ العام في الخطة الدراسية مشروعين، الأول: منهج تربوي لا صفي، والثاني: منهج النشاط المدرسي، وهـذه نبذة مختصرة عن كل مشروع:

أولاً: نبـذة عن مشـروع «المنهج التربوي « لمـدارس الإمام

مالك للتعليم الشرعي:

يهدف المشروع « إلى إحياء البعد التربوي في التعليم الشرعي، وبناء شخصية متوازنة تجمع بين العلم والعمل، والمعرفة والسلوك، ضمن رؤية تربوية شاملة تقوم على القيم الإيمانية والأخلاق النبوية.

ينطلق المشروع من مقاصد التعليم في الإسلام التي تدعو إلى تربية الإنسان تربية متكاملة تُزكّي النفس وتهذّب السلوك وتنمّي العقل وتربط المتعلم بدينه وقيمه ومجتمعه. ومن هذا المنطلق، تسعى مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعي إلى تكوين بيئة تربوية نموذجية تجمع بين التعليم الأكاديمي والتربية العملية.

يتميّز هـذا المنهج بأنه غيرتقليدي، لا يعتمد على مقرر مدرسي أو حصص نظامية، بل يقوم على تعاون المعلّمين كافة والأسر في ترسيخ مجموعة من القيم والسلوكيات خلال العام الدراسي، من خلال أنشطة وتطبيقات عملية ومواقف حياتية واقعية. فهو يهدف إلى جعل المدرسة بيئة تفاعلية مع الأسرة ليعيش الطالب القيم الإسلامية قولًا وسلوكًا بين المدرسة والبيت، فيتعلم من القدوة والموقف كما يتعلم من الكتاب والمعلّم.

وقد تم اعتماد ستة أهداف تربوية رئيسة تُوزَع على العام الدراسي: ثلاثة منها تُنفَذ في الفصل الأول، وثلاثة في الفصل الثاني، بما يضمن الاستمرارية والتكامل في البناء التربوي للطلاب.

بهذا، يسعى المشروع إلى تخريج جيلٍ صالحٍ وواعٍ، متفاعلٍ مع قيم دينه، ومساهمٍ بفاعلية في نهضة وطنه ومجتمعه.

ثانياً: نبذة عن برنامج «النشاط المدرسي»:

يرتكز البرنامج على جعل المدرسة بيئة جاذبة وممتعة للطالب، تُنمي الإبداع والقيادة والعمل الجماعي، وتكتشف المواهب وتنميها، وتدعم أهداف المنهج التربوي عبر أنشطة ثقافية وفنية وحرفية ورياضية متوازنة، موزَّعة على 25 أسبوعًا تعليميًا فعليًا، بمعدل ثلاث حصص نشاط أسبوعيًا: حصة ثقافية + حصة فنية / حرفية + حصة رياضية.

حيث تم تجهيزا لأدوات والمواد اللازمة لتنفيذ المناشط الثقافية والرياضية والحرفية والفنية، بما يراعي اهتمامات الطلاب والإمكانات المتاحة، ويخدم (البرنامج التربوي).

مع إعداد تقارير دورية لكل نشاط، وإقامة برنامج عام للمسابقات والجوائز، وتنفيذ زيارات ميدانية، واكتشاف المواهب وتكوين الفرق الموهوبة في كل مجال، وتحفيزهم ورفع كفاءتهم باستمرار.

المحور الثالث: التحديات والطموحات المستقبلية

السؤال الأول:

في عصر الانفتاح الرقمي والتحديات الفكرية، ما هي البرامج العملية التي تطبقونها لتحصين الطلاب فكرياً وترسيخ منهج الوسطية والاعتدال الذي تتبنونه؟

لإجابة:

نعتمد في ذلك على «البرامج التربوية» و«المناشط المدرسية» المتكاملة مع «المنهج الدراسي» الرصين، المدرسية المحمل بعضها بعضاً بهدف تحصين الطلاب والتلامية من الانحرافات الجارفة التي لا تبقي ولا تذرا من خلال النصاغ والمحاضرات المباشرة، ومن خلال حلقات النقاش ومنتديات حوارية وجلسات تربوية ودعوية يديرها مشايخ ودعاة متمكنون ومختصون تربويون لتقديم كل الدعم الإيماني والنفسي التربوي، وتصحيح المفاهيم الخاطئة، وربط الطالب بالمصادر العلمية الشرعية وغيرها الموثوقة، وتعزيز الشعور الإيماني والحس الوطني والانتماء المجتمعي.

#### السؤال الثاني:

بعد التوسع في عدة مدن ليبية، هل هناك خطط لافتتاح فروع جديدة في مناطق أخرى من ليبيا لتلبية الطلب على

#### التعليم الشرعي؟

لإجابة:

نعم، لدينا خطة توسع مرحلية تشـمل مدنًا جديـدة بناءً على دراسـات ميدانية لحاجـة كل منطقة.

نسعى أن تكون مدارس الإمام مالك متاحة لكل طالب ليي راغب في التعليم الشرعي المتوازن، مع ضمان جودة موحدة في كل فرع، إذ الهدف هو النوع وليس الكم!

ولكن هذا يحتاج إلى دعم من الحكومة أولاً، ثم من أولياء الأمور وأهل الخير والصلاح، للتبرع لصالح الوقف، لبناء مدارس جديدة وتجهيزها بالصورة التي تحقق رؤية وأهدف مدارس الإمام مالك للتعليم الشرعى.

#### السؤال الثالث:

ما هي رسالتكم التي توجهونها عبر مجلتنا إلى أولياء الأمور الذين قد يترددون في إلحاق أبنائهم وبناتهم بالتعليم الشرعي خوفاً على مستقبلهم الأكاديمي والمهني؟

الإجابة: نؤكد لأولياء الأمورأن التعليم الشرعي اليوم لا يعني الاقتصار على المواد الشرعية فقط، بل يستوعب معها بقية التخصصات العلمية الثقافية الأخرى، يمثل قاعدة مناسبة لأي تخصص علمي أو مهني لاحق.

مع مراعاة أن المناهج الشرعية في مدارس الإمام مالك فوق ما تقدمه من معارف شرعية متنوعة ، فإنها تنمي المهارات العقلية وتعززها بما يقوي الملكة المعرفية في المجملة ، وخريج مدارس الإمام مالك يمتلك قاعدة معرفية متينة ، وقدرات بحثية ولغوية تجعله مؤهلاً لمتابعة دراسته الجامعية في مجالات متعددة ، مع إلمامه المعرفي بدينه ، والتزامه التربوي والديني بقيمه وأخلاقه .

#### السؤال الرابع:

أخيراً ، ما هو طموحكم الأكبر لمدارس الإمام مالك خلال السنوات الخمس القادمة ؟

الإجابه

طموحنا أن تكون مدارس الإمام مالك نموذجاً وطنياً في التعليم الشرعي المتكامل، يجمع بين العلم الشرعي الرصين، والتربوي القويم، والثقافي المناسب.

ونسعى لتأسيس بيئة تعليمية رقمية متطورة، وتوسيع الشراكات العلمية داخل ليبيا وخارجها، وصولاً إلى تخريج جيل قادر على خدمة دينه ووطنه بعلم ووعى واعتدال.

# مدرسة التلاوة الليبية والمصرية .. تنوع في الأداء ووحدة في الأصل

#### بقلم: محمد عمران

تلاوة القرآن الكريم ليست مجرد قراءة نص يتعبد بتلاوته فقط، بل هي فن وعلم يتوارث عبر الأجيال، يحمل في طياته أبعادًا روحية وجمالية عميقة..

في عالم التلاوة تبرز مدارس متعددة تحمل كل منها بصمة بلدها وروح ثقافته، مع التزامها بما تواتر من أداء وقرر من أحكام، ومن أبرز هذه المدارس: المدرسة المصرية ذات الانتشار العالمي، والمدرسة الليبيـة ذات الطابع المميّر، ولسـنا هنا بصـدد المقارنـة لتفضيل إحداهما على الأخـرى - فهما كفرسي رهان - بل لاستكشاف ثراء التنوع الأدائي والفني الذي يظل وحدا في الأصل والمنبع، متعددا في الذوق

لقد أولت الأمة الإسلامية عبرتاريخها اهتمامًا بالغًا بكتاب الله تعالى، حفظًا وتجويدًا وأداءً ورسما وضبطا وعدًا وقراءة وتفسيرا .. إلى غيرذلك من العلوم المتعلقة بالقرآن؛ وقد نتج عن الاهتمام بالأداء - وأعنى بذلك الأداء الفني المتعلق بالصوت والتغني - نشوء مدارس متنوعة للتلاوة في مختلف بقاع العالم الإسلامي، كمدرسة مصر والحجاز وليبيا والمغرب والسودان وغيرها، هذه المدارس وإن اتفقت في جوهرها على إتقان أحكام التجويد والحرص على الأداء السليم - على تفاوت في ذلك طبعا - إلا أنها تباينت في سماتها وخصائصها النغمية والفنية - المندرجة تحت إطار التغني المطلوب شرعا - متأثرة بالبيئة الثقافية والتاريخية والإقليمية، وهذا بلا شك سنة من سنن التنوع التي

في هذا المقال ارتئينا تسليط الضوء على اثنتين من أبرز هذه المدارس: مدرسة التلاوة الليبية، ومدرسة التلاوة المصرية، مع بيان أوجه التشابه والاختلاف بينهما، وتحليل الخصائص التي ميزت كلا منهما على الأخرى؛ وذلك لتقديم فهمٍ أعمق للتنوع الثريّ في فن تلاوة القرآن الكريم، وبالله التوفيق..

#### مدرسة التلاوة الليبية .. أصالة وعمق

تتميز مدرسة التلاوة الليبية بجذور تاريخية عميقة ؛ إذ كان التعليم القرآني جزءًا لا يتجزأ من النسيج الاجتماعي والثقافي الليبيّ، فبعد الفتح الإسلامي مباشرة كانت القراءة السائدة في ليبيا هي قراءة الإمام ابن عامر اليحصبيّ، شيخ قراء الشام، بروايتيها: هشام السلميّ، وعبد الله بن ذكوان، وبعد انتشار المذهب المالكي على يد علماء كثر كعليّ بن زياد العبسيّ، وأسد بن الفرات السلميّ، تبنَّت ليبيا قراءة الإمام نافع المدنيّ بروايتيها: قالون وورش؛ وذلك لارتباط المذهب المالكيّ بقراءة نافع المدنى لكونه من المدينة، وبالأخص أصبحت رواية الإمام قالون عن نافع هي الرواية الشائعة والرسمية في معظم مدن ليبيا، مع التزام بعض المدن برواية ورش كمدينة الجغبوب اتباعا لما كان يقرأ به الولي الصالح الإمام الشيخ محمد على السنوسي رحمه الله، وحديثًا بدأت رواية حفص عن عاصم تأخذ رواجا عند الكثير من الحفاظ الليبيين، تأثرا بانتشارها الواسع على الصعيد

لقد لعبت المؤسسات التعليمية التقليدية دورًا محوريًا في صقل هذه المدرسة؛ فقد كانت الزوايا والكتاتيب والمدارس القرآنية ومعاهد القراءات والمنارات مراكز إشعاع لتعليم القرآن الكريم وعلومه، هذه المؤسسات لم تقتصر على تحفيظ القرآن فحسب، بل اهتمت أيضًا بتعليم أحكام التجويد، وفن الأداء، والقراءات المختلفة؛ مما أسهم في تخريج أجيال من القراء الضابضين المتقنين، وأصحاب الأصوات العذبة الندية.

#### الخصائص والسمات الميزة لمدرسة التلاوة الليبية

تتسـم المدرسـة الليبية في تـلاوة القرآن الكريم بعدة سـمات فريـدة - منحتها طابعًا خاصا - يمكن إجمالها في أمرين:

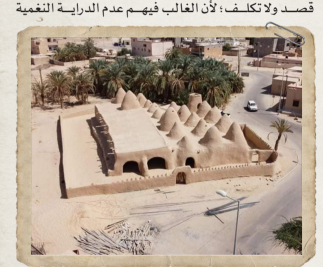
#### أولا: السمات التربوية والمنهجية:

تركــز المدرســة الليبية على الســمات التربويــة العميقة في تعليم القــرآن، وبناء العلاقــة الروحية بين التلميذ والشيخ؛ فهي لا تنظر إلى التلاوة كمجرد أداء صوتي فقط، بل كعبادة ومسؤولية كبيرة تحفز الطالب على التخلق بأخلاق القرآن والتأدب بآدابه؛ مما يرى الطالب على تعظيم القرآن الكريم وتبجيله، كما أن المناهج التعليمية القرآنية في ليبيا تركز كثيرا على الجودة والإتقان في كل ما يدرسه الطالب من أحكام ورسم وضبط ووقف وابتداء، مع الاعتناء بالمتشابهات التي تعرف عندهم بالتنزيــلات والتفــنن في ضبضها، واعتماد الألــواح في الكتابة والحفــظ مما يعين على قوة الاســتحضار وتثبيت المحفوظ، كل هذا وغيره كان سببا في الكثرة الكاثرة من الحفّاظ والمتقنين؛ حتى سميت ليبيا فيما بعد «بلد المليون حافظ» وحفاظها في الواقع أزيد من ذلك بكثير.

#### ثانيا: خصوصيات الأداء الفني:

تتميز المدرسة الليبية بخصوصيات في التعليم القرآني تشمل الرسم والضبط، والوقف

والابتداء، والتجويد والأداء، والقراءة والرواية والطريق..
وعلى صعيد الأداء امتاز القراء الليبيون بكونهم يقرؤون بأصواتهم الأصيلة - حسبما يتفق لهم - دون تقليد لأصواته الآخرين إلا على سبيل التبع لا الأصالة؛ مما يجعل صوت القارئ الليبي هو المسيطر في التلاوة، وهذه ميزة بارزة تعكس الأصالة والعفوية في الأداء، وهذا التركيز على الصوت الشخصي والأداء الطبيعي يمنح التلاوة الليبية نكهة خاصة تعبر عن روح القارئ وتدبره للآيات، كما تميزالقراء الليبيون بقوة الأحكام وسلامة المخارج التي ميزتهم بشكل خاص عن بقيت المدارس؛ لقرب لسانهم من العربية. وفوزهم بالتراتيب الأولى في معظم المسابقات الدولية خيرشاهد على ذلك، بالإضافة إلى المسابقات الدولية خيرشاهد على ذلك، بالإضافة إلى



التي تدرس بشكل أكاديمي تحت إطار علم مقامات الموسيقى الشرقية، كما هو الحال في المدرسة المصرية التي كانت لها معاهد خاصة تعنى بدراسة الموسيقى والمقامات الصوتية وقواعد النغم، ومن أهم المقامات التي برع القراء الليبيون في استعمالها مقام البيات؛ فقد أكثروا منه جداحتى صاريسمى في عرف القراء وخبراء الأصوات بالبيات الليي؛ لما أضفوا عليه من إحساس وذوق خاص تميزوا به، ومعلوم أن مقام البيات يعرف بنغماته التي تجمع بين الشجن والرقة والفرح وعمق الإحساس، وهو مقام يتميز بكونه هادئًا مناسبا لمنطقة الكريم، وقد جعله المجودون مفتاحا للبدء وقف لا للختام مع التعريج عليه في وسط التلاوة، كما اشتهر ذلك عند القراء المصريين على وجه الخصوص.

#### أشهر القراء:

أنجبت ليبيا العديد من القراء البارزين الذين أثروا الساحة القرآنية بأصواتهم العذبة وأدائهم المتقن، ومن هؤلاء القراء مثلاً: الشيخ محمد عبد السلام أبو سنينة ، والشيخ الدوكالي محمد العالم، والشيخ مفتاح السلطني، والشيخ الأمين قنيوة، والشيخ أحمد القريو، والشيخ محمد خليل الزروق، والشيخ داوود حمزة، والشيخ وليد النائجي وغيرهم الكثير ممن حملوا لواء التلاوة الليبية وأوصلوها إلى العالمية ، وكانت لهم تسجيلات وختمات في الإذاعة الليبية، كما كان لهم تميز واضح بالدقة في الأداء وحسن الصوت، واستعمال المقامات المتنوعة، وإن غلب على بعضهم التركيز على بعض منها في الجملة، كتركيز أبو سنينة على الصبا، والدوكالي على الراست، والنائحي على البيات، مع إتيانهم في بعض الأحيان بمقامات أخرى سواء الأصلية أم الفرعية، ولكنها تخرج منهم بشكل عفوى دون قصد أوتكلُّف في الغالب؛ لحرصهم على تغليب الأحكام على قواعد النغم، مع العلم بأن كل قارئ من هؤلاء يصلح أن يكون مدرسة بحاله بالنظر الجزئي إلى غيره فلو أخذنا مثلا القارئ الشيخ محمد خليل الزروق - حفظه الله -لوجدنا أنه مدرسة متكاملة الأركان في الصوت والأداء تستحق الإفراد بالبحث والدراسة ، إضافة إلى علمه الواسع باللغة وعلوم القرآن، إلا أننا هنا إنما ننظر في القدر المشترك فيما بين هؤلاء القراء الذي يشكل معالم المدرسة الليبية بشكل عام، خاصة وأننا بإزاء المقارنة



مع المدرسة المصرية، التي تحوي بدورها مدارس كثيرة بالنظر الجزئيّ إلى كل قارئ فيها، ولكن حسبنا في هذا المقام مقابلة العام بالعام، أما النظر إلى خصوص كل قارئ على حدة فليس ذلك مما نحن بصدده، ولا يتسع بسطه في مثل هذا الموضع.

تُظهر هذه الخصائص أن مدرسة التلاوة الليبية ليست مجرد طريقة في الأداء، بل هي منظومة متكاملة تجمع بين الأصالة التاريخية، والمنهجية التربوية، والخصوصية الفنية، مما يجعلها ركيزة أساسية في خدمة كتاب الله.

#### المدرسة الليبية: صرامة البداوة ووقار الخشوع

تنبع خصوصية المدرسة الليبية من ارتباطها بالبيئة الصحراوية والثقافة البدوية الأصيلة، التي تتميز بالصرامة والجدية والابتعاد عن التكلف، مما ينعكس على أدائها في التلاوة، فيقرأ القرآن بخشوع ووقار يلامس القلب.

#### الجدية وإخلاص النطق:

تقدم التلاوة الليبية نموذجًا متميزًا يركز على إخراج الحروف من مخارجها بدقة متناهية، وهذا الأداء يعطي إحساسًا بالوقار والعمق، وكأن القارئ يخاطب المستمع بحكمة وروية، بعيدًا عن الإثارة العاطفية المباشرة.

#### النغمة المميزة ووضوح الحروف:

يتميز الصوت الليبي عادةً بالحدة والوضوح الشديد، مع نبرة جادة تنسجم مع الطابع العام، كما يظهر نطقًا قويًا وواضحًا للحروف المفخمة مثلا (كالطاء والضاد والقاف)؛ مما يعزز الإحساس بالأصالة اللغوية، والصوتية.

## سبب غياب نمط التجويد في مدرسة التلاوة الليبية:

غياب «فن التجويد» بالصورة المصرية في ليبيا لا يعد نقصًا، بل هو اختيار واع لأسلوب مختلف في الأداء له جنوره التاريخية والثقافية الخاصة.

ويمكن تلخيص الأسباب في النقاط التالية:

أولا: الالتزام بالرواية كقراءة وليس كأداء نغمي، فالمدرسة الليبية، ومعها مدارس المغرب العربي عمومًا، تركز بشكل أساسي على الدقة في تطبيق أحكام رواية قالون عن نافع، فالأولوية القصوى للقارئ الليبي هي صحة النطق ومخارج الحروف، والالتزام الصارم بأصول الرواية، أما الجانب النغمي فيأتي في المرتبة الثانية، ويعد وسيلة لتزيين القراءة، وليس غاية في حدذاته.

هـذا الأسـلوب يُعـرف أحيانًا بـ «التـلاوة العلمية » أو «التـلاوة التعليمية »، حيـث يكون الهدف هـو نقل النص القـرآني بأقصى درجات الأمانـة الصوتية.

#### ثانيا: التأثر بالبيئة الثقافية والاجتماعية:

المدرسة المصرية نشأت في بيئة فنية غنية، حيث كان فن المقامات الموسيقية والغناء راسخًا، مع وجود الكثيرمن المحنين والمطربين والأدباء، فتأثر الكثيرمن كبار القراء المصريين مثل الشيخ محمد رفعت والشيخ مصطفى إسماعيل بهذا المحيط، فدمجوا المقامات الموسيقية العربية بشكل متقن في تلاواتهم، مما خلق مدرسة فريدة تركز على الجمال الصوتي والتعبير النغمي عن معاني الآيات، زد على ذلك البيئة الإقليمية التي كان يعيشها أغلب القراء المصريين خاصة في الصعيد، فقد كان معظمهم يعيش أجواء الريف والفلاحة، مما أثر ذلك على رقة مشاعرهم ومن ثم التعبير عن هذه الأحاسيس في فن التلاوة.

المدرسة الليبية تطورت في بيئة أكثر تحفظًا من الناحية الموسيقية، حيث كانت الزوايا القرآنية والكتاتيب هي المركز الأساسي لتعليم القرآن، وكان التركيز منصبًا على الحفظ والتلقين الدقيق للنص القرآني؛ لذلك فإن الأداء الصوتي للقارئ الليبي غالبًا ما يكون أكثر هدوءًا وبساطة، ويبتعد عن التطريب والاستعراض الصوتي الذي قد يُغطر إليه على أنه مبالغة قد تخط بوقار النص القرآني.

#### ثالثا: طبيعة رواية قالون نفسها:

رواية قالون عن نافع بخصائصها الصوتية كقصر المد المنفصل وصلة ميم الجمع، تفرض إيقاعًا سريعًا نسبيًا على التلاوة (خصوصًا في مرتبة الحدر والتدوير)، هذا الإيقاع قد لا يتناسب دائمًا مع التطريب والتطويل الصوتي الذي تتطلبه المقامات الموسيقية المعقدة، والذي يظهر بشكل أوضح في رواية حفص التي يقرأ بها معظم قراء المدرسة المصرية.

#### رابعا: مفهوم «الخشوع»:

يرتبط الخشوع غالبًا بالبساطة والهدوء في التلاوة، ويُعتقد أن الإفراط في الزخرفة النغمية قد يشتت انتباه المستمع عن تدبر المعاني، ويركز اهتمامه على جمال صوت القارئ، بينما في المدرسة المصرية يُعتبرا الأداء النغمى المؤثر وسيلة قوية لإيصال المعنى وإثارة مشاعر الخشوع لدى السامع.

وعلى كل حال فلا يمكن القول بأن فن التجويد غائب عن الساحة الليبية، بل هو موجود بأسلوب مختلف، فبدلاً من فن الأداء النغمي المصري، تتميز ليبيا بفن «الأداء العلمي الدقيق»، الذي يجد جماله في بساطته وقربه من النص الأصلى، وهو أسلوب له وقاره وجمهوره ومحبوه الذين يجدون فيه السكينة والخشوع.

#### المدرســة المصريــة: فسيفســاء الألحــان والتأثـير العاطفيي

تشكلت المدرسة المصرية لتصبح العملاق الأكثر تأثيرًا في العالم الإسلامي، مدعومة بتاريخ طويل من الإذاعات والتسجيلات المتنوعة، والمقارئ المرئية في الحف لات والمناسبات، التي جعلت صوت قارئها جزءًا من الذاكرة السمعية لملايين الناس في مختلف بقاع الأرض، مسلمين وغير مسلمين.

#### فن التطريب والإنشاد:



تمتاز مدرسة التلاوة المصرية بالاهتمام البالغ بالجانب الموسيقي، أو ما يعرف ب «فن التطريب»، فقد أتقن قراؤها فن صياغة الألحان التي تتناغم مع معنى الآيات، مستخدمين المقامات الموسيقية الأساسية (النهاوند والبيات والراست والحجاز والسيكاه والصبا والعجم والكرد) المجموعة في قولهم «صنع بسحرك» ببراعة فائقة، مع استعمال المقامات المتفرعة منها، وهذا الأداء

لا يقتصر على تجويد الكلمات فحسب، بل يهدف إلى نقل المستمع لرحلة عاطفية تتراوح بين الفرح والرهبة والرجاء، مما يزيد من خشوعه وتأثره.

#### الطاقة الصوتية:

يتمتع قراء مصر بأصوات جهورية قادرة على ملء المساحات الصوتية الشاسعة، مع قدرة مذهلة على التنويع بين نبرات القوة والجزالة في آيات العذاب، ونبرات الرقة والترنم في آيات الرحمة، كما اشتهر بعضهم باستخدام «التحبير» - وهو إدخال كلمات مناجاة مثل «يا الله» بين الآيات - كأداة لتوكيد المعنى وشد انتباه المستمع، وإن كان هذا الأمر محل اجتهاد بين العلماء.

#### مدرسة التلاوة المصرية .. ريادة وتأثير عالمي

تُعد مدرسة التلاوة المصرية من أبرز وأشهر مدارس التلاوة في العالم الإسلامي، وقد اكتسبت هذه المكانة بفضل أصواتها الشجية وأدائها المتقن الذي أثرفي أجيال من القراء والمستمعين، تاريخيًا كانت القراءة السائدة في مصر منذ القرن الثالث الهجرى وحتى أواخر القرن الخامس هي قراءة أهل المدينة، خاصة برواية ورش عن نافع المدني، لكن مع مرور الوقت حلت محلها رواية حفص عن عاصم، التي أصبحت الرواية الأكثر انتشارًا في مصر والعالم الإسلامي بأسره، تليها راوية قالون وورش والدوري عن أبي عمر.

#### الخصائص والسمات المميزة للمدرسة المصرية:

تتسم المدرسة المصرية في تلاوة القرآن الكريم بعدة خصائص جعلتها تحظى بتلك المكانة الكبيرة.



#### أولا: دقة أحكام التجويد:

يولى القراء المصريون اهتمامًا بالغًا لأحكام التجويد، مما يضمن الأداء الصحيح للحروف والكلمات وفقًا لقواعد علم التجويد، وإن لم يكونوا في ذلك على وزان واحد في الجملة، كما هو الحال في المدرسة الليبية؛ نظرا للمبالغة النغمية عند كثير منهم، إضافة إلى تأثير لهجتهم الدارجة على بعض المخارج، كما يظهر هذا جليا في مخرج الطاء الذي ينطقونه قريبا من التاء نوعا ما.

#### التغنى بالمقامات العربية:

تتميز التلاوة المصرية بالتغنى بالقرآن الكريم وفقًا لمقامات النغم العربية، حيث يمتلك القارئ المصري القدرة على التنقل بسلاسة بين المقامات الموسيقية المختلفة لإضفاء جمال ورونق على التلاوة، وقد وُضعت قواعد شبه راسخة للتعامل مع هذه المقامات وترتيبها في التلاوة منذ تأسيس الإذاعة المصرية عام 1937م، بإشراف ثلة من أكابر القراء.

#### الاستهلال المنظم والانتقال بين المقامات:

أصبح الاستهلال بمقام البياتي قاعدة لا تتغير في التلاوة المصرية، ثم ينتقل القارئ منه إلى مقامات أخرى مثل الراست و الحجاز، ثم النهاوند، ثم الصبا، أو السيكاه، ثم العجم أو الجهاركاه، ثم العودة إلى البياتي تمهيدًا

هـذا الترتيب المنظم يمنح التلاوة المصرية بناءً متماسكًا وجمالًا خاصًا.

#### إجادة العديد من القراءات:

يتميز القراء المصريون بإجادة العديد من القراءات القرآنية بأحكامها، مما يثري التلاوة ويبرز عمق المعرفة القرآنية لديهم.

#### قواعد صارمة للاعتراف بالقراء:

كانت الإذاعة المصرية تلعب دورًا محوريًا في تحديد معايير القبول للقراء، حيث كانت هناك لجان صارمة مكونة من قسمين: أحدهما متعلق بأحكام التلاوة والتجويد والحفظ، والآخر يتعلق بحلاوة الصوت والقدرة على الانتقال بين المقامات المعتادة، هذه القواعد الصارمة ضمنت جودة الأداء من جهة، ورفعت من مكانة القارئ المصرى من جهة أخرى..

#### أعلام المدرسة المصرية

أنجبت مصر كوكبة من القراء العظام الذين أثروا العالم الإسلامي بتلاواتهم الخالدة، ومن أبرزهم: الشيخ على محمود الذي جمع بين فن التلاوة والإنشاد، والشيخ محمد رفعت الملقب بقيثارة السماء، والشيخ محمد الصيفى الملقب بأبو القراء والشيخ عبد الفتاح الشعشاعي الملقب بفيلسوف القراء، والشيخ طه الفشين حامل لواء فن الإنشاد، والشيخ مصطفى إسماعيل سيد النغم والتنقلات البديعة، والشيخ محمود عبد الحكم صاحب الصوت الوقور، والشيخ محمود خليل الحصري ميزان القرآن الدقيق، والشيخ محمد صديق المنشاوي القارئ الباكي صاحب الصوت الرقيق والخاشع، والشيخ سيد نقشبندي أيقونة الإنشاد والابتهالات الدينية، والشيخ كامل يوسف البهتيمي الملقب بالحنجرة الفولاذية، والشيخ أبو العينين شعيشع كروان القراءة ونقيب القراء، والشيخ محمود على البناصوت الملائكة، والشيخ عبد الباسط عبد الصمد صاحب الحنجرة الذهبية الملقب بصوت السماء، والشيخ محمد الطبلاوي خاتمة القراء، والشيخ راغب مصطفى غلوش صاحب الروعة والجمال، والشيخ محمد عمران، والشيخ أحمد نعينع، والشيخ ياسر الشرقاوي، وغيرهم الكثير ممن تركوا بصمة لا تُمحى في فن التلاوة، خاصة في مجال فن التجويد فقد أكثروا منه جداحتى تميزوابه عن سائر المدارس، كما امتازوا أيضا بتسجيل الأذان بمقامات عديدة، والإنشاد والابتهالات الدينية، كما أن سفر الكثير منهم لمختلف بقاع الأرض أسهم في انتشار مدرستهم بشكل كبيرحتي سميت دولتهم بدولة التلاوة، وقديما قالوا: نرل القرآن في المدينة، وكتب في اسطنبول، وقرئ في مصر، زد على

اکتوبــــر 2025م ربیع الآخر 1447ھ | 90

ذلك اهتمامهم البالغ بكثرة التسجيلات تجويدا وترتيلا بروايات مختلفة، وحسبك بالإمام الحصري الذي قام بتسجيل تسع ختمات قرآنية ، كل واحدة منها تخدم جانبا من كتاب الله.

#### التحديات والتطورات الحديثة

في الثمانينيات، شهدت المدرسة المصرية بعض التغيرات مع ظهور قراء جدد بدأوا في مخالفة بعض القواعد التقليدية، مثل التنقل السريع بين المقامات أو عدم التنويع فيها، ومع دخول الألفية الجديدة وظهور الفضائيات المتخصصة في إذاعة القرآن الكريم ظهر جيل جديد من القراء يبتعد بمسافة كبيرة عن القواعد التقليدية للمدرسة المصرية، وكانوا أقرب إلى قراء الثمانينيات، حيث أصبح القارئ يتلو دقيقة أو اثنتين من مقام البيات مثلا، ثم يقفز منه إلى مقام الراست، أوالنهاوند أوالحجاز أوغيره، وظهر في هذا الجيل تغليب المقامات على الأحكام؛ مما أدى إلى اتساع رقعت النقد محليا ودوليا..

#### أوجه التشابه والاختلاف بين المدرستين

على الرغم من الخصوصية التي تتمتع بها كل من مدرستي التلاوة الليبية والمصرية، إلا أنهما تشتركان في العديد من الجوانب وتختلفان في أخرى؛ مما يشري فن تلاوة القرآن الكريم.

#### أوجه التشابه:

#### أولا: الالتزام بأحكام التجويد:

تتفق كلتا المدرستين على الأهمية القصوى للالتزام بأحكام التجويد الصحيحة، من مخارج، وصفات، ومدود، وغنن، وغيرها؛ لضمان تلاوة خالية من اللحنين، الجلى والخفى.

#### ثانيا: الاهتمام بتعليم القرآن وحفظه:

تسعى كلتا المدرستين إلى نشر كتاب الله وتعليمه وتحفيظه للأجيال المتعاقبة، وتخرجان أعدادًا كبيرة من حفظة القرآن وقرائه.

#### وجود قراء متميزين:

أنجبت كلتا المدرستين قراءً عظماء تركوا بصمات واضحة في تاريخ التلاوة، وأثروا العالم الإسلامي بأصواتهم وأدائهم الفريد.

#### أوحه الاختلاف:

| الميـــزة                     | مدرسة التلاوة<br>الليبيــــة                                                                      | مدرسة التلاوة<br>المصريـــة                                             |  |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--|
| الرواية<br>السائدة            | رواية قالون عن نافع                                                                               | رواية حفص عن<br>عاصم                                                    |  |
| التركيــز<br>على<br>المقامـات | الأداء الطبيعي والصوت<br>الأصيل للقارئ، دون<br>تقليد مفرط، وموافقة<br>المقام من غير تركيز<br>وقصد | التغني بالمقامات<br>الشرقية والانتقال<br>المنظم بينها                   |  |
| المنهجية                      | تعتمـــد على الأداء<br>الفطــري والصــوت<br>الشخصــي للقــارئ مع<br>الصرامة في أحكام التلاوة      | قواعد صارمة في<br>الأداء الإذاعي،<br>وترتيب محدد<br>للمقامات            |  |
| التأثير                       | تأثيــر إقليـــمي قـوي<br>وخصوصية متقنة في<br>الأداء                                              | تأثير عالمي واسع<br>بفضل الإذاعة وكثرة<br>التسجيلات والتفنن<br>في النغم |  |
| النمط                         | الاهتمام والتركيز على نمط الترتيل والتفنن في إتقان الأحكام، مع ندرة استعمال نمط التجويد           | الاهتمام بنمطي الترتيل والتجويد مع التركيز على الثاني والتفنن فيه       |  |

#### تحليل المقارنة .. تنوع الغاية والذوق

من خلال هذه المقارنة نجد أن الاختلاف الحاصل بين المدرستين إنما هومن قبيل اختلاف التنوع لاالتضاد، فهما على سبيل المثال بمنزلة الأسماء المتكافئة التي هي بين المتباينة والمترادفة ، ويستبين هذا من أمور ثلاثة: الغاية، والطابع، والذوق.

#### أولا: الغاية:

تهدف المدرسة المصرية إلى «التأثير» من خلال الإتقان الموسيقي ودفق المشاعر، بينما تهدف المدرسة الليبية إلى «الخشوع» من خلال الدقة اللغوية والجدية في الأداء.

#### ثانيا: الطابع:

الطابع المصري طابع مطرب وأنيق، بينما الطابع الليبي صارمٌ ووقور، فالأول يشبه لوحة فنية ملونة بمشاعر مختلفة، والثاني يشبه نقشًا حجريًا عميقًا يحمل روح الأصالة والإتقان.

#### ثالثا: الذوق:

هنا يكمن سر التنوع، فالمستمع الذي يبحث عن الروعـة الصوتيـة والتأثير العاطفي سيميل إلى المدرسة المصرية، بينما المستمع الذي يبحث عن الهدوء والتدبر والطابع العربي الأصيل سيجد في المدرسـة الليبية مـلاذًا له.

وهذه المقارنة مفروضة على سبيل ما يغلب، وإلا فالتداخل موجود بين المدرسين، فقد تجد قارئا مصريا مائلا في تلاوته إلى خصائص المدرسة الليبية وبالعكس، كما قد تجدمن يجمع خصائص المدرستين، ويظفر بالحسنيين.

في الختام تتجلى عظمة القرآن الكريم في تنوع أساليب تلاوته وتعدد مدارسه - وهذا بلا شك من أعظم أسرار إعجازه - فكل من مدرستي التلاوة الليبية والمصرية تمثلان ركيزتين أساسيتين في خدمة كتاب الله بحسب خصائصها وسماتها التي تعكس تاريخها وثقافتها، فبينما تتميز المدرسة الليبية بأصالة الأداء والتركيز على الصوت الشخصي والعفوية مع إتقان الأحكام، والاهتمام الغالب بنمط الترتيل، تبرز المدرسة المصرية بريادتها في التغنى بالمقامات والتفنن في الانتقال بينها، والتركيز على نمط التجويد، مع قواعدها الصارمة التي أثرت في فن التلاوة عالميًا .. هذا التنوع ليس إلا دليلًا على ثراء الثقافة الإسلامية وعمقها، مما يدعو إلى تقدير كل جهد يبذل في سبيل إتقان تلاوة القرآن والتدبر في آياته، فالهدف الأسمى واحد وهو إيصال كلام الله تعالى بأبهى صورة وأعمق تأثيريلامس القلوب وينعش الأرواح.

فمدرسة التلاوة الليبية والمصرية هما وجهان لنقاء واحد، وروحان لكتاب واحد، وهذا التنوع هو بمثابة

تثري تجربة الاستماع إلى القرآن الكريم وتوضح كيف أن كلام الله تعالى يتسع لثقافات الأمم وطبائعها وخصائص أصواتها ولهجاتها، دون أن يمس ذلك قدسيته أو أحكامه، فلو فرضنا استعمال فنون الأداء وأساليب التلاوة المعروفة عند القراء في كلام آخر غيرالقرآن لازداد بذلك قبحا وسوءا، فالحمد لله الذي جعل كتابه معجزًا في لفظه ومعناه، متعددًا في أدائه وأساليب تلاوته، يسع كل القلوب بلغة الروح والجمال، والعظمة والإجلال.





حينَ كنتُ طفلة، كانت لي روحُ رهيفةُ تكابدُ عذاباتِ الدنيا، في فراقِ أحبابٍ، وغربةِ أوطانِ، وفقدِ أمن! لكنني نجوتُ باللهِ من شباكِ تلك العذابات، وتماسكتُ حين يسراللهُ لي في عوالم القراءةِ أوطانًا بديلةً، موازيةً، تنتشلني من الوجودِ الكئيبِ إلى الوجودِ الحبيب القريب! وحينَ كنتُ مراهقة، تروح وتغدو من المدرسةِ الثانوية، ولها رفيقاتٌ يبحثنَ عن

نظراتِ الغرامِ في أعين الفتيةِ المشاكسين، كان يغنيني عن كلّ هذا، ما ألقاهُ بينَ دفتي كتابٍ جديدٍ أقتنيهِ من مكتبةِ الحيِّ في روحةٍ أو غدوة.

القراءةُ نشوةً، وسكرُ حلال، سفرُ مجّانيُّ، ورحلةٌ أنيسةً. انفصال في إحدى وجوهها، والتحام في وجوه أخرى. ما أبدعَ الشاعرَ العربيَّ الذي قالَ:

#### وخيرٌ جليسٍ في الزّمانِ كتابُ!

إن للشعراء العرب معرفةً بأسرار الوجود، تتجلّى في الكليماتِ اليسيرةِ البليغة.

جليسٌ، وزمانُ، وكتابُ! عالمٌ يوازي الوجودَ الحسيّ، كثيفًا وغزيرًا وغامرًا وساحرًا.

جليسٌ يغنيكَ عن الجلساء، وزمانٌ ينسيكَ الأزمنة، وكتابٌ يحلّقُ بكَ في أفلاكِ نائيَة.

كنتُ حينَ يصفعني الواقعُ ، أو تسحبني دوامة الحزن ، أهـربُ إلى الْكتَـابِ.. أُقـرأ ثـم أقـرأ، فينتابني الخـدر من سحرِ هذه التجربة، وتخفّ رُوحي فتحلّفُ بعيدًا.

أليس هذا ما يفعله السكر في السكارى؟ لم أجرب السكرَ، لكنّني عرفتُهُ في شعرِ أبي نواس! فقستُ شُعوري على شعورهِ المبثوثِ في شعرهِ، وعرفتُ أن من السكرِ ما هو حـــلالُّ ، كـســكرِ القراءة .

لكنّ فرقًا جوهريًّا بينَ سكر القراءةِ وسكر الخمر، فالخمرُ لذةُ ساعة، وندامة عمر! أما القراءة، فلذّة ساعةٍ، وسكينةُ عمر! لقد عالجتني الكتبُ من أمراضٍ

كثيرةٍ، من الحزنِ والغمِّ والجهلِ والغربة.

منحتنى من المعانى ما لا يُحدّ، وروت الروحَ العطشي، ولطّف تِ الشعورَ المُعذّب. وكانَ أعظم شيءٍ منحته لي، هو القلمُ المَجيد! سـبحانَ مـن علَّمَ بالقلَم! علَّم الإنسـانَ ما لا يعلم! لا يمكنُ للقارئ ألا يتحركَ شوقًا للكتابة، وإذا كانت القراءةُ نصفَ الشفاءِ، فإن الكتابة نصفها الآخر! القراءةُ أمُّ والكتابةُ وليدُها. القراءةُ شـمسٌ، والكتابةُ قمَر. وأيّ ثراءٍ باذخ أن تقرأً في نهاركَ وتكتُب في ليلك، فأنتَ بينَ استشفاءً واستشفاء!

كنتُ أقولُ لنفسى حينَ أنتهى من قراءةِ كتابٍ أحبّهُ: لقد شفاني هذا الكتاب! وحين كنتُ أكتبُ بعدَ القراءة، تعبيرًا عما يمورُ في قلبي من جيشان العاطفة وفورانِها، كانَ ينتابني إحساسٌ بالخفّة، كأنني أفرغتُ كلّ سوادٍ يكدّرُ نفسى، على الأوراقِ البيضاءِ الرطبَة، فانقلبَ بياضها إلى سواد، وانقلبت نفسى بعدَها إلى بياضٍ لا

ما الفرقُ بِينَ المكتبِةِ والصيدليّة؟ لقد عرفتُ أنّ علماء النفسِ صاروا يستعملونَ مصطلحَ «الببلوثيرابيا»، في سياقِ العلاجِ النفسيّ بالكُتُب.

قرأتُ مقالا ذاتَ مرة، للكاتبِ الأمريكيّ صموئيل مككورد كروذرز نشرٍ في مجلّة «أتلنتِك» في سَنة 1916، تحـتَ عنـوان «عيـادَةٌ أُدبيّة».

في هذا المقال ذي الطبيعةِ الساخرة، يتخيّلُ الكاتبُ شخصًا اسمه «دكتور باغستر»، وقد أنشأ معهدًا علاجيًّا بالكُتُب، يعاملُ فيه القرّاء كمرضى، ويصفُ

> عَرفتُ الحزنَ في بواكيرِ الطفولَة. لم أجرب أقراصًا دوائيـةً لمجابهتـهِ، لكنّني جرّبتُ القراءَةُ.

إِنَّ فِي القراءةِ لسِحرًا، ومن ذاقَ عرف! أليسَ من الإعجاز أن تكونَ أول كلمةٍ ينزلُ بها القرآنُ: «اقرأ..»، حينَ كانَ العالَمُ مطمورًا في كآبةِ وثنيّتِهِ! سبحانَكَ ربّي، كيفَ جعلتَ من القراءة دواءً لسقمِ الروح، وشفاءً





لهم الكُتُبَ بطريقة الصيدليِّ كأنها عقاقيرُ وأدوية ، منها ما هو مثبّطٌ، ومنها ما هو منها ما هو منشطٌ، منشطٌ، ومنها ما هو منشطٌ، ومنها ما هو للحرارةِ أو مضادٌ للسموم.

مقالٌ بديعٌ ورائع، وفيهِ يقولُ: «إن بعض الكتب تُحفّزنا.

إنها لا تُزودنا بالأفكار بقدر ما تُعفرنا على التفكير. إنها تُوقظ قدراتٍ كنا قد تركناها خاملة. بعد قراءتها، نشعر بالفعل بشكلٍ مختلف، وكثيرًا ما نتصرف بشكلٍ مختلف. الكتاب حدث روحي».

في كتاب تاريخ القراءة، لآلبرتو مانغويل، أدرجَ الكاتبُ لوحةً بعنوان «Study to be quiet» «اقرأ لتهدأ».

نصيحة فنانٍ مجهول. ومانغويل الكاتب الأرجنتيي المفتون المنتون المفتون المكتب هو واحد من أبرز الأصوات التي كتبت عن القراءة بوصفها تجربة عاطفية وجودية لا مجرد فعل معرفيًّ، بل يمكن أن نعرفه بأنه كاتب العاطفة القرائية بامتياز.

ومن كتبه البديعة في هذا السياق، ثلاثية العشقِ: «المكتبة في الليل»، و»تاريخ القراءة»، و«يوميات القراءة»، وهو الذي

يقولُ في طياتِ كتبهِ: «القراءةُ مثلُ التنفس، وظيفةٌ حياتيةٌ أساسية»، وقد أغنته القراءة عن كلّ شيءٍ آخر في الوجود، ومنحته اكتماله، وجعلته أقربَ إلى نفسه، حتى لقد قالَ في مقدمة كتابه تاريخ القراءة وهو يتحدّث عن طفولته: «أعطتني القراءة عذرًا مقبولًا لعزلتي، بل ربما أعطَت مغنرًى لتلكَ العزلةِ المفروضةِ على.

كان مكان القراءة المفضل لدي هو أرضية غرفتي الصغيرة، حيث كنت أستلقي على بطني. ثم سرعان ما أصبح السرير آمن الأماكن لمغامراتي الليلية خلال الفترة الضبابية التي كنت أتأرجح خلالها بين اليقظة والخضوع لسلطان النوم.

لا أستطيع أن أتذكّر أبدًا أنني كنتُ وحيدًا في لحظةٍ من اللحظات. على العكس تماما، فإن ألعاب وأحاديث الأطفال الذين ما كنتُ ألقاهم إلا نادرًا، وجدُتها أقل إثارةً بكثير من المغامراتِ والأحاديثِ التي كنتُ أعيشُها في كُتُبي».

وقد كانَ العربُ أسبقَ في التعبيرِ عن الارتباطِ العاطفيَ المتينِ بعوالمِ القراءةِ والكتاب، فهذا محمد بن الجهم يقولُ -كما نقل عنه الجاحظُ في المحاسنِ والأضداد-: «إذا غشِيني النعاسُ

في غيروقتِ النوم، تناولتُ كتابًا، فأجدُ اهتزازي للفوائدِ الأريحيّةِ التي تعتريني من سرورِ الاستنباهِ وعز التبين، أشد إيقاظًا من نهيقِ الحِمار، وهدة الهدم، فإني إذا استحسنتُ كتابًا واستجدته، وروجوتُ فائدته، لم أوثِر عليهِ عوضًا، ولم أبغِ به بدلا.

فلا أزالُ أنظرُ في في ساعةً بعد ساعة، كم بقيَ من ورقةٍ مخافةَ استنفادهِ، وانقطاعِ المادةِ من قبلهِ».

وهل يمكننا أن نتحدث عن العلاقة العاطفية بين القارئ والكتاب، دون أن نعرج على ذكر الجاحظ؟ الأديبُ الذي قتلتهُ كُتبُه حينَ تساقطت عليه من رفوفِ مكتبته الأثيرة؟ ومِن الحب ما قتال.

في كتابيه محاسن الأضداد، كتب الجاحظُ في محاسنِ الكتابة والكُتُب، فكانَ من عظيمِ ما رسّخهُ في مقالتهِ، أنه جعل الكتابَ بلاعًا، فهو «نعمَ الذخرُ والعُقدة، بارعًا، فهو «نعمَ الذخرُ والعُقدة، والجليسُ والعمدة، ونعمَ الأنيسُ ساعةَ الوحدة»، وهوَ الذي «إذا نظرتَ فيهِ أطالَ إمتاعَكَ، وشحذَ نظرتَ فيهِ أطالَ إمتاعَكَ، وشحذَ طباعَكَ، وبسَ طَلسانكَ، وجودً بيانَكَ، وفخَمَ ألفاظكَ، وعَمَر بيانَكَ، وفخَمَ ألفاظكَ، وعَمَر ما العوام بيانَكَ، ومنحكَ تعظيمَ العوام بيانَكَ، ومنحكَ تعظيمَ العوام

وصداقة الملوك..»، وهوَ الذي «مـتَى كنـتَ متعلقًا منـهُ بأدنى حبلٍ، لـم تضطرّكَ معهُ وحشـةُ الوحـدةِ إلى جليسِ السـوء..»، فـإذا أصابـكَ ملـلُ الحيـاةِ، وركـودُ النفـسِ، وفـراغُ المعنى، فإنّ «أمثـلَ ما يقطع بـه الفراغ نهارهـم، وأصحـاب الكفايـاتِ نهارهـم، وأصحـاب الكفايـاتِ سـاعاتِ ليلهـم، نظـرُ في كتابٍ لا يـزالُ لهـم فيـهِ ازديـادُ تجريةٍ وعقـلٍ ومـروءةٍ، وصـونُ عرضٍ وإصلاحُ ديـنِ وتثميرُ مـالٍ..».

لقد أيقنتُ بعدَ رحلةٍ طويلةٍ في صحبةِ الكتب، أنَ أعظمَ نصيحةٍ يمكنُ إهداؤها للحيارَى والمحزونين والمُتعبينَ والتائهينَ في دروب الحياةِ الوعرةِ وشتاتها الموجِع: أن يقرؤوا.

وإن سألني سائلٌ كيفَ تشفي القراءة ؟ فسأكتفي بأن أقول له: جرب واستكشف، فالقراءة عملية تراكمية، تبني بها لنفسك عالمًا استثنائيا وهي تجربة أنفعالية لأيقاس فيها حال على حال، لأن ذات القارئ ركن خاصٌ من أركانها.

وكما تستجيب الأجسادُ السقيمةُ للأدويةِ المعالجةِ بدرجاتٍ متفاوتة، فإن ذلك ينعكسُ على القارئِ الذي يبحث عن علجٍ لأسقامهِ في عالمِ الكتب.

أخيرًا، ثمة جملة عبقرية قالها الروائي العظيم بورخيس ذات يوم وأحب أن أختم بها حين قال ما معناه: «لطالما تخيلت أن الجنة لن تكون سوى مكتبة من نوع خاص».





في زمن تتناسل فيه أشكال الدولة كما تتناسل أقنعة الآلهة، وتغدو السياسات مرايا متكسرة تعكس إرادات السوق أو أوهام الجماهير، تقف النظرية السياسيّة في الإسلام بوصفها رؤيةً كونية تنبع من التوحيد وتُبني على التكليف وليست بديلًا عابرًا، ولا ردّ فعل على الحداثة، وتُعيد للعقل الإنساني موضعه الحقّ؛ أداةً للتفهيم دون أن يكون مصدرًا للتشريع.

هـنه النظريّـة لا تحاكم السياسـة بمفردات "مـن يحكم؟" و"كيف يُنتخب؟" فحسب، بل تُعيد تأسيس الفضاء السياسي كلُّه على مرجعية الوحي، ووظيفة الإنسان، ومقاصد الشريعة، فتُخرج الحكم من عباءة الغلبة إلى أفق الرسالة، وتُعيد تعريف الدولة بعيدًا عن صنميّة الدولة الحديثة وتأليهها بوصفها جهازًا لخدمة الأمة، وتحقيق عبوديتها لله تعالى في الاجتماع والعمران.

وهذه النظرية لم تكن يومًا رديفًا للثيوقراطية، ولا خصمًا

للديمقراطية، إنما هي اختراقُ ثالث في مسار الفكر السياسي؛ يقيم توازبًا وجوديًا بين السيادة الإلهية والتكليف البشرى، ويؤسِّس شرعية الحكم على ميزان لا يتقلُّب بين صناديق الاقتراع وحدها، ولا يستقرّ عند سلطة الحاكم وحده، بل يُعيدهما معًا إلى ميزان الغاية والمقصد والحق.

ومن هنا، لن يسيرهذا المقال على سطح المفاهيم بل سينقب في الجذور، ويبحث عن الأسس، ويستخرج من بواطن الـوحى والفكر ما يُعيد ترتيب البنية من قواعدها ولا يعيد ترميمها التجميليّ.

#### فليكن السؤال الجوهري عن الأسس والأركان:

ما الني يجعل "الأمة" فاعلًا تأسيسيًا لا جمه ورًا انتخابيًا محضًا؟ وكيف تتجلّى السيادة حين تكون للوحى، والسلطة حين تكون للأمة، والمشروعية حين تُقاس بالغاية قبل الوسيلة؟ وما الذي يجعل "العقد السياسي" في الإسلام

أمانـةً لا صفقـة، وتكليفًا لا تراضيًا فقط، وامتدادًا للنبوة لا بديـلًا عنها؟ وأخيرًا: كيف نُقيـم نظريةً سياسـية لا تنفصل عن التوحيد، ولا تنسحق تحت الدولة، ولا تتأله باسم الشعب، بل تُقيم ميزانًا تُوزَن به القوة دون أن تُقدَّس، وتُربَط فيه الغاية بالوسيلة، والسيادة بالشرع، والسلطة

إنّها أسئلة الأسس.. فإليها نرتحل.

### أولًا: التوحيد؛ الهيكل الكلي للنظرية السياسية في

حين يبدأ الحكم من الواحد الأحد، لا من الإنسان المتنازع، تتبـدل بنية السياسـة من جذورها، وتُعاد صياغة الدولة على هيئة لا تستقيم إلا بالتوحيد.

فالتوحيد، كما تُقدّمه الرسالة الخاتمة، ليـس فكرةً مجرّدة في سماء المعتقد، ولا شعيرةً معزولة في ضمير المتعبّد، بل هـو نَسـغُ حيُّ يتخلـل أنسـجة الوجـود كله؛ يُحـرر العقل من تأليــه الرأي، ويحــرّر الدولة مــن عبودية الســلطة، ويحرر الإنسان من وهم السيادة الذاتية، ليُعيده إلى مقامه الحقّ: خليفةً مكلِّفُ، لا سيدٌ مشرع.

في هـذا الأفق، تتوحّد المرجعية، وتتقوم الإرادة، ويتحوّل الاجتماع السياسي إلى فعل وجودي، لا يُبني على موازين الهوى ولا يُوجِّه بأمرجة الأغلبية، فالحكم لا يخرج من مشاورة معزولة عن الوحي، ولا يُصاغ في غياب الميزان الإلهي النوي أنزل بالحق والعدل، قال تعالى: "لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ، وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ، لِيَقُومَ النَّاسُ

وحين تُصبح "السيادة" أحد عناوين حكم الله تعالى وليست مرآة لرغبة البشر، تنعقد الدولة على غايةٍ أعلى من البقاء، وأسمى من الاستقرار؛ غايةُ العدل الذي أمر الله تعالى به، وعمارة الأرض بإرادته، واستنزال الرحمة في معارج الحكم ومسالك القرار.

بهذا المعنى، لاتتنازع السيادة بين السلطان والدستور والشعب، ولا تُفتُّت بين المؤسسات، بل تحرر من هوس الأرقام، وهواجس التوافقات، وتُردّ إلى أصلها الرباني، حيث الدين خالصًا لله تعالى، كما قال تعالى: "فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ "[2]

ومن هـذا الأصل يتفرّع كل بناءٍ سياسي مشروع؛ فالدولة أمانة، والحاكم أجير، والأمة شهيدة، والمقاصد رُكنُ في العقد السياسي لا زينة في الخطاب.

وحين تُستعاد الدولة في ظل التوحيد، يُعاد الاعتبار للسياسة بوصفها جزءًا من الدين، وللأمة باعتبارها فاعلًا مكلفًا، وللشرع ميزانًا لا يختلُّ باختلال الزمان، ولا يُبدُّل برغبات الجمهور. فيصبح التوحيد نظامًا معرفيًا سياسيًّا، لا مجرد إيمان تعبدي، إنّه يُحرر السياسة من اغترابها

الوضعى، ويكسر عنها سطوة العلمنة، ويمنع أن تُختطف الدولة بأسم الشعب، أو تُصادر باسم السلالة، أو تُستغلّ باسـم الأغلبية.

إنّ النظام الذي يخرج من رحم التوحيد لا يحتمل تقديس السلطة، ولا تأليه الشعب، ولا تحصين الدولة عن النقد، لأنه يجعل الله تعالى وحده المرجع الأعلى، و"لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق" قاعدةً دستوريةً قبل أن تكون وعظًا أخلاقيًا.

بهذا المعنى، لا تَظهر الدولة في الإسلام بوصفها جهازًا محايدًا بين القوى، ولا وسيلةً نفعية خادمة للرفاه، بل أداةً لإقامـة العبودية لله تعالى في الشان العام، وهـذا هو جوهر السياسة؛ أن تحرَّر الإرادة من خضوعها للمصالح والنزوات، وتُعاد إلى مدار التكليف الإلهي، تحت سلطة "الحق" لا

والسلطة في هذا البناء التوحيدي لاتكون مغنمًا تتزاحمه الأهواء، ولا مغارةً تُراكم فيها الشهوات؛ إنّما هي أمانةُ تنوء بها الجبال، لا ينهض بها إلا من عرف أن الحكم موضع ابتلاء، وأن المسؤولية ميزانُ تُوزَن به الأعمار، ومن تولى أمرالمسلمين بغيرأهلية،أوجارعن قصد،انعكس عليه شقاءُ الأمة جمرًا في دنياه، وسؤالًا قاسيًا في آخرته؛ فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم فيما ترويه عائشة رضى الله عنها: "اللَّهُمَّ مَن وَلِيَ مِن أَمْر أُمَّتي شيئًا فَشَقَّ عليهم، فَاشْ ــثُقْ عليه، وَمَن وَلِيَ مِن أَمْر أُمَّتي شــيئًا فَرَفَ قَ بِهِمْ، فَارْفُقْ

فالحاكم ليس ترجمانًا لسلطة الجماعة، ولا وصيًا على إرادتها، بل هو أجيرُ في مقام التكليف، مأخوذُ بميزان المقاصد، واقف على بوابة النص، لا يشرّع بما تهوى



الجماهير، ولا يحكم بما تشتهي العصبيات، وإنَّما يخضع في قوله وفعله لمرجعيةٍ واحدةٍ جامعةٍ لا تتعدد، قال تعالى: "إن الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَـرَ أَلَّا تَعْبُـدُوا إِلَّا إِيَّاهُ "[4].

فكلما اشتد التوحيد في القلب، انضبطت بوصلة الحكم، واستقامت القيم في ممارسة السلطة، فكما لا يُقبل في العقيدة أن يتعدّد المعبود، لا يُقبل في الدولة أن تتعدّد الآلهة التشريعية، أو تتنازع الولاءات، أو تنقسم الهويات؛ إذ إنّ وحدة التوحيد تقتضي وحدة المرجعية، وهذه الوحدة هي التي تحفظ كيان الأمة من التفكك، وتمنحها جسدًا سياسيًّا منسجمًا، لا تُنهك الانقسامات الأيديولوجية، ولا تفتّت الهويات المصطنعة.

في هذا الفضاء، لا وجود لمؤسسة تتسيّد باسم "الحق الإلهي "دون رقابة، ولا لجمهوريتأله باسم "الحق الشعبي" دون ضابط، بل لكلّ مقامٍ تكليفه، ولكلّ فاعل قدره، والدين هو الحاكم الـذي ينتظم الجميع، والسيادة خالصة لله تعالى، و"العدل" هـو الوجه العلـني للتوحيد في الاجتماع السياسي. هكذا تُستعاد الدولة في التصور الإسلامي، فتُبني على التركيــة لا على التقديــس، وعلى الشــهادة لا علــي العصمة، وعلى الأمانة لا على الغلبة، لتُصبح السياسة امتدادًا للعبادة، وساحةً لإقامة القسـط وليسـت مجرد صـراع على

فحين يُنظَر إلى التوحيد بوصفه أصلًا معرفيًا تأسيسيًّا، تتكشُّف النظريِّـة السياسـيّة الإسـلامية باعتبارها رسـالةً ربانيةً تُعيد للإنسان موقعه المكرم بين الأرض والسماء، وتُعيد للسلطة معناها الأخلاقي، وللدولة صورتها الاستخلافية.

#### ثانيًا: السيادة للشرع والسلطة للأمّة

في قلب النظرية السياسية الإسلامية ينبض ميزانُ فريد يعيد تشكيل العلاقة بين الإنسان والحق، بين النص والتاريخ، بين السماء والأرض.

إنه ميزانُ يَفصِل دون تمزيق، ويَصِل دون خلط، ويُنزل كلّ شيء في موضعه الذي اختارته له حكمة الله تعالى؛ السيادة لشرعه، والسلطة لأمته.

فالسيادة هنا ليست سلطة الأغلبية، ولا مشيئة الفرد، ولا عقدًا يتغيّر بتقلّب المزاج السياسي، بل هي حكم الله تعالى الـذي لا يتبدل، ونـوره الذي لا يطفأ، قـال تعـالي: "إنِ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ "[5] فكل ما عدا هذا الحكم، يتلقى مشروعيته من خضوعــه له، ويتحـدد قدره بمـدى التزامه به، فلا شـرعية إلا بما وافق النص، ولا عدل إلا بما أقام الميزان.

وفي مقابل السيادة تبرز الأمة بوصفها الكيان الحامل للتكليف، والمسؤول عن تفعيل هذا الحق في الواقع، والأمة ليست جمه ورًا مُصفَّقًا، ولا جسدًا انتخابيًا ينفخ الروح في صناديـق الاقــتراع فحسـب، بل هي شــاهدُ حضــاري على الناس، ومؤتمنةُ على تحقيق مقاصد الشريعة في الأرض،

وبهذا التوزيع البديع بين مقام السيادة ومقام السلطة، يتجلى عمق الهندسة العقدية التي صاغها الإسلام: الحاكم لا يتألُّه، والشعب لا يتشرع، والدولة لا تستقلُّ عن الوحى، ولا تنحلٌ من الأمة؛ كل عنصر له موقعه، وكل وظيفة لها سقفها، وكل دور محكومٌ بميزان: "إنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُم أَن تُــوَدُّواْ ٱلْأَمَٰنَتِ إِلَىٰٓ أَهلِهَا وَإِذَا حَكَمتُــم بَينَ ٱلنَّاسِ أَن تَحكُمُواْ

سماويّ يتعالى عن الأهواء، ومجتمع بشريّ يفعّله في أرضٍ

وهكذا تنشأ دولة لا تستمد شرعيتها من الغلبة، ولا تسـيرها أهواء المتنفِّذين، ولا تحـني جبهتها لأصنام السياسـة الحديثة إنّما تبني اجتماعها على نور الوحي، وكرامة الإنسان، ووظيفة الخلافة.

ومن ثُمَّ فاختيارُ الحاكم، ومراقبته، ومحاسبته، وعزله إنْ انحرف، ليست امتيازات ديمقراطية، بل فروضٌ شرعية، قال تعالى: "وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ"[6] فالشهادة هنا ليست مجرد وعظِ خاشع، بل فعلُ سياسيّ راشد، وقيامُ قيميّ واع، وولاية على الحق حيثما كان، وتحت أي تاج أو راية.

هذه الثنائية إذن لا تُقدم بوصفها تقاطعًا بين سلطةٍ دينيـة وسلطةٍ مدنيـة، وإنما هـى تكامـلُ بين مصـدر تموج بالمصالح والتحديات، والسيّادة لا تصطدم بالإرادة الشعبية، بل تسدّدها، والسلطة لا تنتقص من النص، بل تنزله في الواقع بما يحفظ جوهره ويحقق مقاصده.

السيادة للشرع؛ مرجعية مطلقة فوق الزمان والمكان في قلب النظرية السياسية الإسلامية تتجلّى السيادة بوصفها ذروة المعنى، وذروة السلطان، وذروة التكليف، حيث



في النظرية السياسية الإسلامية لا تُمنح السلطة بوصفها امتيازًا لأحد ولا تُكتسب بالغلبة، بل تُناط بالأمة تكليفًا، إذ وُضعت على عاتقها أمانة الاستخلاف، فصارت الجماعة هي الأصل في ممارسة الحكم، والحاكم هو الفرع المنبثق عنها، المقيّد بمرجعيتها، والمراقب بميزانها.

الفروع، والمهيمن الذي يصحّح المسارات ويقوم الاعوجاج؛

فهي ميزان الحقّ في كلّ حكم، ولسان العدل في كلّ سلطة،

وحين تُنزل السيادة هذا المنزل، تتشكّل الدولة بوصفها

أداة ربانية لتحقيق رسالة، ومسؤولية رسالية لا تعترف

بشرعية تُؤسِّس على الهوى، ولا بسياسة تُمارَس على

حساب المقاصد، وإنّ السيادة إذ تُنسب إلى الله تعالى تَمنح

الإنسان شرف الطاعة، وتَمنع عنه مهانة التألُّه، وتجعله

عبدًا خليقًا بالخلافة ، لا طاغية يتلبُّ س عباءة التشريع .

السلطة للأمّة: ممارسة تكليف لا ملكية امتياز

والأمة في هذا الأفق ليست رقمًا يُستَعمَل في صناديق الاقتراع، ولا حشدًا يُستثار في لحظات الحشد، بل كيانٌ مكلفُ بالحق، مأم ورباقامة العدل، مروّد بالقدرة على الشهادة، والاختيار، والإنكار، والعزل، وهي بهذا المعنى شريكة في صناعة السلطة، وضامنة لعدالتها، وليست غريبة عنها أو طارئة عليها.

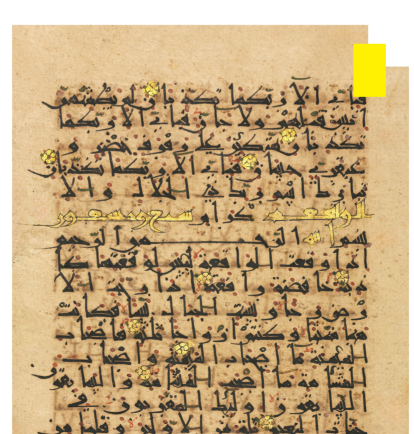
وقد جاءت الآيات تُصور هذه الشراكة تكليفًا وجوديًا: وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ"[9] فجاءت "الشهادة" هنا بمعناها السياسيّ الأخلاقيّ، الذي يُحمّل الأمة مسؤولية مراقبة المنظومة، والوقوف على العدل، وتقرير مصير القيادة دون خضوع لعصبية أو توريث.

والحاكم في هذا البناء لا يصنع السلطة من ذاته، ولا يحتكرها بتفويضٍ مقدس، بل يتلقاها أمانة يختبربها صدقه، ويمتحن بها عدله، ويظلُّ تحت رقابة الشريعة التي تضبط أفعاله، والأمة التي تزن سلوكه، والعقد الذي يُقيد

فالسلطة ليست فوضى يُهتَف لها، ولا تاجًا يُرصّع بالرغبة، بل صدى لتكليف ربانيّ سابق، لا يصمد أمامه إلا من صدق الله تعالى في عدله، واتّقى الله تعالى في رعيّته، وجعل من منصب منبرًا لإقامة القسط وليس منصة لتكديس النفوذ. وهكذا تنقلب المفاهيم؛ فالحاكم مستخلفٌ لا مستبد، والأمـة ناهضـةُ لا مُنهَكة، والسلطة محكومةُ بالحـق قبل أن

#### ثالثًا: الشوري أصلُ عقديّ؛ من الإيمان تبدأ، وبالأمة تستمر، وعلى المحاسبة تنتهى

حين يُستَمدّ الحكم من الوحي وليس من شهوة الغلبة، تصبح الشورى في صميم النظام لا في هامشه، وتتمركز في



تتجاوز المعيارية البشرية، وتعلو على الصيغ التعاقدية، وتنفذ إلى مقام الربوبية الحقِّة ، التي تُفصِّل الحكم في لباس الـوحى، وتُنزله في الأرض محمولًا على أكتاف الأمانة.

فالحكم ليس مجرّد تمثيل لإرادة جماعية ، ولا تفويضًا من حشود انتخابية، بل عهدُ غليظ مع الحقّ، وعقدُ موثق مع الإله الذي أمر بالحكم بالعدل، وربط الرضا الإلهي بإقامة القسط، وأوقف المشروعية على مطابقة أمره، فقال عـزٌ سـلطانه: "إن الْحُكْمُ إلَّا لِلَّهِ"[8] فجعل الحكـم امتدادًا للعبادة، وأداءً للأمانة، وإقامةً للميزان الذي تُوزن به

وهكذا تُؤسِّس المرجعية على الثبات العلوي، الذي لا يُرهـق بالتحوّلات، ولا يتكيّـف مع الضغوط، ولا يتبع الأهواء، فالوحى لا يُستشار، بل يُطاع، ولا يُستفتى، بل يُبلِّغ، ولا يُراجع، بل يُفهم، وتَستخرج منه المقاصد كما تستخرج الجواهر من أعماق

وحين تكون الشريعة هي المعيار الأعلى، فإنها لاتدخل في مزاحمة مع المصادر الأخرى، بل تعلو فوقها جميعًا، فتقبل ما وافقها تأييدًا، وتُهذّب ما خالفها تصويبًا، وتبقى هي المعيار ولا تكون خيارًا بين الخيارات؛ فكلّ نصّ وضعى، أو اجتهاد بشري، أو توافق دستوري، يستمد صدقيته من انضباطه بحكم الله تعالى وليس من هوى الجمهور أو من سلطة الغالب.

وبهذا المعنى تغدو الشريعة في النظرية الإسلامية هي السقف الذي لا يُختَرق، والأصل الذي تُردّ إليه

قلب العقيدة وليس على أطراف السياسة؛ فهي في الإسلام ليست آلية وظيفية، ولا ترفًا مؤسسيًّا يُزيّن خطاب الدولة وإنما مبدأ إيماني يُؤسّس لشرعية القرار، ومجالًا تعبديًّا يُختبرفيه صدق الأمة وحكّامها معًا.

#### الشورى عبادةٌ سياسية تستمدّ إلزامها من الإيمان لا ن الإجراء

حين يبعيء ذكر الشورى في معرض الصفات الإيمانية، محاذيًا لإقامة الصلاة وبذل الزكاة، فذلك إعلان بأنها ليست خيارًا تنظيميًا يُبتكر من الحاجة، ولا آليةً عصرية تولد من رحم التجربة، وإنما هي جزءٌ من النسق العقديّ نفسه، منزلتها من الاجتماع كمنزلة الصلاة من التعبّد، والإنفاق من التزكية. قال تعالى: "وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَة وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ" [10].

في هذه الآية لا تنفصل السياسة عن الإيمان، ولا تُترك أفعال الاجتماع رهينة لحسابات السلطة، بل تُعاد صياغة الاجتماع البشري على قاعدة العبودية، حيث يكون الاحتكام للرأي الجمعيّ في ظل الوحي تجسيدًا للمسؤولية، لا تهربًا منها، واستدعاءً للوعى الجماعيّ، لا تغييبه.

الشورى في النظرية الإسلامية تعبّدُ يُمارس في ميدان القرار، وتكليفٌ يُنجز على أرض الواقع، وتزكية للجماعة عبر المشاركة، والنصيحة، والتحمّل الجماعيّ للنتاج؛ هي عبادة سياسية لا تقف عند حدود الإدلاء بالرأي، بل تمتد إلى منازعة الظلم، ومحاسبة الانحراف، وتحمّل مسؤولية الحكم أمام الله أولًا، ثم أمام الأمة، ثم أمام التاريخ.

لا تقاس الشورى بقوانين الإلزام الدستوريّ، بل تقاس بدرجة الصدق مع التكليف، وبمقدار ما تصنعه من فضاءٍ للمحاسبة، وتداول للسلطة، ومناعةٍ ضدّ الاحتكار.

لاتعبرالشورى عن "حق مدني" يُنتزع بالمظاهرات، بل عن "أمررباني" يُتقرب به إلى الله تعالى، فكل حاكم يستأثر بالقرار يُنازع الإيمان قبل أن ينازع الناس، وكل أمّة تصمت على التغوّل تُفرّط بواجب قبل أن تُفرّط بحق.

الشورى إذن ليست موازنةً بين وجهات نظر متساوية، بل هي عودةٌ بالجماعة إلى لحظة الاستخلاف، حيث يُحكم الإنسان بالتشاور ضمن مرجعية النصّ، ويبنى القرار بجماعية تستلهم النور من الوحي، والرقابة من ضمير الأمة. الأمة صاحبة الأمر؛ الشورى حقّ أصيل لا مِنّة

في التصوّر الإسلامي لا تُختزل الأمة إلى جمهورٍ مُستهلِك لقرارات النخبة، ولا إلى حشدٍ يُستدعى للتصفيق حين الحاجة، بل هي الـذات المؤسسة للاجتماع السياسي، وصاحبة الحق في الأمر والنهي، والاختيار والمحاسبة. فالآية المحكمة: "وَأَمْرُهُمْ شُورَى يَئْنَهُمْ" [11] ليست وصفًا عابرًا لأحوالٍ فضلى بل هي تأسيسٌ لمنظورٍ عقديّ يُنزل الأمة منزلة صاحب الأمانة، ويجعلها مصدر السلطة؛ وإنّ الأمر" الذي أُضيف إلى الجماعة القرآنية، ليس مجرّد تدبير

إداريّ بل هو تفويض إلهيّ بمسوّولية الشهادة، ووكالة عن التكليف الرسالي الذي تحمله الأمة في إقامة العدل، وصيانة الشرع، ومواجهة الانحراف، وصياغة المستقبل، فكل قرارٍ يتعلّق بالمصير لا يُتخذ في معزل عن هذا الجسد الحيّ، وكلّ سلطة لا تتغذى من رضا الأمة ووعيها، تتحوّل إلى اغتصاب باطنيّ للحقّ، ولو استظلّت بآياتٍ أو طقوسٍ أو تاريخ.

فالشورى لا يمكن أن تكون منحة يُجود بها الحاكم، ولا تقنية إجرائية تُستعارمن التجارب المعاصرة، وإنما هي ركن من أركان الميثاق السياسي في الإسلام؛ بها تُمارس الأمة حقها في إدارة مصيرها، ومنها يُستمد التوازن بين الحاكم والمحكوم، وعبرها تُقام رقابة مستمرة على الأداء، فتُسائل، وتُعاسب، وتُقوم، وتمنع تراكم الانحراف.

ولأنَ الأمر موكولُ إلى الأمة، فالحاكم ليس سيدًا يتكرّس، ولا ناطقًا باسم السماء يتعالى، بل هو منفذ لعهد حمّله النص، وخولته الجماعة، وقيدته المقاصد، ولهذا، حين قال أبوبكر الصديق رضي الله عنه: "أطيعوني ما أطعت الله فيكم، فإن عصيته فلا طاعة لى عليكم" [12]،

فه ولم ينشئ مبدأً أخلاقيًا جديدًا وإنّما صاغ عقيدة سياسية تُؤسّس لعلاقة لا تُفهم من موقع الطاعة المجردة، بل من موقع المسروعية التي لا تُستمد إلا من الثبات على الحقّ، والامتثال لمقاصده.

النظريّة السياسيّة في الإسلام تُبنى من نقطة البدء العقدي؛ الأمة ليست موضوعًا للسلطة، بل فاعلُ أصيل فيها، وهي لا تمنح الشرعية، بل تحملها، وتديرها، وتحفظها من العبث والعبودية معًا.

#### من الإيمان بالحق إلى إشراك العقلاء في تدبيره

حين يُعقد الحكم على مرجعية إلهية منزّلة فهو لا ينفصل عن الناس، ولا يُختطف باسم السماء؛ وإنما تُستدعى العقول الراشدة لتشارك في كشف الحقّ، وتنزيله على وقائع الاجتماع السياسي، فالشورى في التصوّر الإسلامي منبرُ لتلاقح البصائر، وتعاضد العقول، واكتناه المقاصد. وأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ "ليست تقريرًا إجرائيًّا، وإنما إشهادُ إيماني على أن هذا "الأمر" الذي يجري بين المؤمنين ليس أمرًا إلماني على أن هذا "الأمر" الذي يجري بين المؤمنين ليس أمرًا خاصًا بسلطة، ولا بزعامة، بل هو ميثاق مندرج في نسيج خاصًا بسلطة، وولا بزعامة، بل هو ميثاق مندرج في نسيج الطاعة لله، والعمل في سبيله، فحين يُستشار الحكماء، ويُدعى أهل السابقة، وتُستأمن الجماعة على رأيها، تتجلّى حقيقة الشورى بوصفها امتدادًا لوظيفة الأمة في حفظ الوي، وتدبير العمران، وإنفاذ مقاصد الرسالة في السياسة كما في العبادة.

فالمؤمن لا يُستشار لأنّه رقم في كتلة انتخابية وإنّما لأنه حاملُ لنورٍ في قلبه ، وعقلٍ يفقه ، وضميرٍ يتقي ، وهكذا تتكامل العقول في اجتهاد جماعي لا يقف على حافة الرأي وإنّما يغوص في العمق ليمتحن الفكرة بميزان الحكمة ، ويقارب الصواب بإجماع المتقين ، فحين تتكاثف البصائر،

تقــترب الأمة من إدراك مقاصد الشــرع، وتصوغ سياســتها في ضوء النــور وليس تحــت وطــأة الظنون.

وقد اختطّ النبي صلى الله عليه وسلّم هذا السبيل بعناية، لا ينفرد بالرأي في الأمر العام حتى وهو مؤيّد بالوحي، بل يدعو إلى المشورة في بدر وأحد، وفي مصير الأسرى، وفي دستور المدينة، وفي كل شأن تتشعّب فيه المصالح. وورثه الخلفاء على هذا النهج، فشاوروا أهل البيعة والعلم والفضل، واعتبروا التشاور شرطًا في تمام الفعل وليس محض تجمّل شكليّ.

بهذا تُصبح الشورى وظيفةً عقليةً وإيمانية، لا تُفرّق بين التنزيل والاجتهاد وإنما تربطهما في خيط واحد؛ أن الحكم امتثالُ، والمشورة عبادة، والسياسة أمانةٌ لا ينفرد بها رأي، ولا تكتمل بغير العقلاء من عباد الله تعالى.

من الشورى إلى المحاسبة: تحويل التزكية إلى رقابة

لاتكتمل معالم النظرية السياسية الإسلامية إلاحين تُقرن الشورى بالمحاسبة، فالشورى تُنظم الصعود إلى الحكم، والمحاسبة تُنظم البقاء فيه أو الخروج منه. والسلطة التي تستمد شرعيتها من الأمة، يجب أن تبقى تحت نظرها، لا من باب الشعبوية، بل من باب التكليف.

وقد قرر الفقهاء أنّ الأمة تملك عزل الحاكم إذا ظهر فساده، أو خالف الشرع، أو خان الأمانة، وهذا يعني أنّ الشورى ليست مجرد مرحلة تسبق الحكم، بل هي نظام رقابة دائم، يتخلل كل طبقات الدولة، ويُبقي الحاكم عبدًا للحق لا سيدًا على الناس.

ولا تكتفي الشريعة بالمحاسبة القضائية، بل تُقرّ المسؤولية المجتمعية عبرفريضة "الأمربالمعروف والنهي عن المنكر"، التي تُعدّ امتدادًا طبيعيًّا للشورى. فحين تُخرس الأمة صوتها، وتغيب عن نقد السُلطة، فإنها لا تُقصّر في المصلحة فحسب، بل تفرّط في عبادةٍ واجبة.

### بين الشورى والتمثيل النيابي؛ اختلاف المقصد، وتباين البنية، وتغاير الروح

في ظاهر الشكل قد يلوح للناظر تشابة بين مجلس النواب الحديث ومجالس الشورى في التصور الإسلامي، غيرأن هذه المشابهة الظاهرية تخفي وراءها تباينًا عميقًا في الجوهر والغرض والمسار؛ فالنظام النيابي في الديمقراطيات الوضعية يبنى على منطق "التمثيل الإجرائي"، حيث يُنتخب الأعضاء ليعكسوا مصالح الأفراد، ويترجموا مزاج الجمهور ضمن صفقات سياسية وتحالفات حزيية متبدّلة، أما الشورى في الإسلام، فهي عملية إيمانية عقلية، تُستمد شرعيتها من الوحي، وتُمارس تحت سقف الحق، لا وفق مزاج الجماهير. الحوي، وتُمارس تحت سقف الحق، لا وفق مزاج الجماهير. فوانين وضعية، أما "الشورى" فوظيفة أخلاقية موكولة إلى أهل الأمانة والفضل، تُمارس بوصفها عبادة وامتثالًا، وليست وكالة مفوضة بلا قيد، ومتى غابت الأمانة، ضاعت الشورى، ولا تضيع بمجرد مخالفة الرأى العام، بل بإهمال الشورى، ولا تضيع بمجرد مخالفة الرأى العام، بل بإهمال

مقصدها؛ إقامة العدل، وتحقيق المصلحة الشرعية، وصيانة المجتمع من الاستئثار والهوى.

وقد تضمن التشريع الإسلامي هذا المعنى حين قرن بين الشورى والصلاة والإنفاق، فجعلها جزءًا من النسق الإيماني، كما في قوله تعالى: "وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَةَ، وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ، وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ مُيُنفِقُونَ" [13] فالشورى هنا لا تُدرج في قائمة تقنيات الإدارة، بل تُعتمد منهجًا يُعبّرعن روح الطاعة الجماعية لله تعالى، وعن تفاعل المجتمع المؤمن في اجتهاد جماعيً لا يُقصي الفرد، ولا يُطلق له العنان في آنِ معًا.

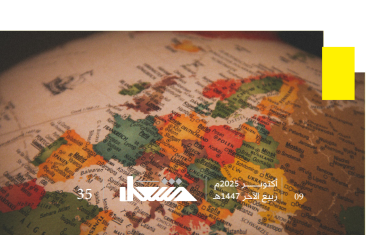
### الشورى والمؤسسية؛ من الاجتهاد الأخلاقي إلى البناء القانوني

ومع تطور العمران الإسلامي، لم تبق الشورى مجرّد استشارة وجدانية بين النخبة، بل بدأت تتجسّد في مؤسسات تضبط القرار وتراقب الأداء، وتُترجم قيمة الشوري إلى أدوات حاكمة، فتعدّدَت أوجهها من "أهل الحل والعقد" الذين يُمثلون النخبة الراشدة، إلى "ديوان المظالم" الذي يُنصف الناس من السلطان، إلى "قضاء الحسبة" الذي يراقب السوق والأخلاق، إلى اجتهادات الفقهاء الذين أسسوا تقاليد سياسية تمنع تغوّل السلطة، وتُنضج الرأي في ظل المقاصد.

وهكذا نشات المؤسسية في الإسلام من داخل النص، وليس من ضغط الخارج؛ فهي ليست اقتباسًا من الميراث الغربي، بل امتداد لفهم عميق لمراد الشورى، بوصفها أداة إصلاح وعدالة، تُمارَس من الأمة بوصفها كيانًا راشدًا، لا كتلة يراد توجيهها.

فالشورى ليست آلية تزيين، ولا إجراءً ظرفيًا يُعلَق عند المحنة، بل لبنة أصيلة في هندسة الحكم، تُحوّل التكليف الجماعي إلى فعلٍ مؤسسيًّ منضبط، وتُلبي حاجات التنوّع من غيرأن تُفرط في المبدأ، وتُرسّخ الرقابة من غيرأن تُعلل السلطة.

إنّ المؤسسية في الشورى هي الوجه العمليّ لفريضة إيمانية، وهي الجسر الذي يصل بين مقاصد الوحي وإجراءات الدولة، فلا تبقى السياسة حقلًا معزولًا عن الدين، ولا تُختصر المصلحة في رأي فرد، بل تُبنى من مجموع العقول، وتُضبط بالحقّ، وتُسند بالعدل.





يشهد العالم اليوم تحوّلًا حضاريًا غير مسبوق تقوده تقنيات الذكاء الاصطناعي، التي لم تعد مجرد أدوات لأتمتة المهام أوتسريع الخدمات، بل أصبحت منظومات فاعلة في تشكيل الوعى وتوجيه السلوك وإعادة تعريف القيم والمفاهيم الأخلاقية والاجتماعية.لم يعد الذكاء الاصطناعي حدثًا تقنيًا فحسب، بل أصبح قوة ثقافية ومعرفية تُعيد صياغة علاقة الإنسان بالعالم وبذاته. وفي هذا الإطار، تبدو ليبيا نموذجًا مهمًا لدراسة هذه التحولات، لما تعانيه من هشاشة اجتماعية وسياسية تقابلها بنية رقمية متسارعة، جعلت القيم والهوية أمام اختبار عسير.

لقد دخلت التقنية عصرالإنسان من أوسع أبوابه؛ فبعد أن كانت الأداة في يد الإنسان، أصبح الإنسان ذاته أداة داخل منظومة أكبر منه. أصبح يعيش في فضاء تتقاطع فيه الخوارزميات والإعلانات والمحتوى الموجَّه، وكلها تعمل على إعادة هندسة إدراكه . هنا لم تعد التقنية مجرد وسيط بين الإنسان والعالم، بل أصبحت العالم ذاته الذي يرى من خلاله الإنسان نفسه ويرى الآخرين.

سابقًا كانت القيم الاجتماعية في ليبيا، كما في المجتمعات العربية عمومًا، تُبنى عبر تفاعل الأسرة

والتعليم والمجتمع المدنى والدين، في سياق عام يراكم الخبرات الثقافية والمعنوية. كما كانت هذه المنظومات تنقل معانى الكرامة والتضامن والخصوصية والحكمة من جيل إلى آخر من خلال تجربة إنسانية حية ومباشرة. غيرأن هذا البناء التقليدي بدأ يتفكك تدريجيًا مع صعود الخوارزميات التي بدأت تتسلل إلى تفاصيل حياتنا اليومية عبر وسائل التواصل والمنصات الرقمية، فتؤثر فينا وفي تشكيل المحتوى، وترتيب الأولويات، وصياغة الذوق

فهذه الخوارزميات والبرامج الحاسوبية الذكية تتعلم من البيانات وتقرر بناءً على أنماطها، فهي أشبه مايكون

بمصفاة إدراكية تتحكم فيما نراه ونفكر فيه ونؤمن به. كما أنها لا تعكس الواقع كما هو، بل تعيد إنتاجه وفق منطق الربح والسرعة والتفاعل اللحظي، مما جعل القيم الاجتماعية تتشكل على أسس تقنية صرفة وليست إنسانية. ولهذا، لم يعد الإنسان متلقيًا محايدًا للمعرفة، بل أصبح جزءًا من منظومة تبرمج سلوكه ورؤيته للعالم في ضوء معادلات خفية. لقد تحوّل بفعل التقنية من كائن معنوى تحكمه القيم إلى مستهلك بيانات تحددها خوارزمية.

الذكاء الاصطناعي ليس أداة محايدة، ولذلك فهو لا يغير أدواتنا فقط بل يعيد تشكيل وعينا. ولعل المتتبع لمسار التقنية سيلاحظ هذا الانتقال التدريجي من قيم التضامن والخصوصية إلى منطق البيانات والسرعة، ويبدو ذلك واضحًا في المجتمعات الحديثة التي تظهر عليها علامات تفكك الروابط الاجتماعية. في ليبيا على سبيل المثال تتفاقم هذه الظاهرة بسبب هشاشة البنية الاجتماعية وتداخل الأزمات السياسية والاقتصادية كما أوضحنا.

ليبيا، التي ما تزال تبحث عن توازن اجتماعي بعد فترة طويلة من الاضطرابات، تواجه اليوم شكلًا جديدًا من أشكال التحدى لايأتي من الخارج بالسلاح، بل من الداخل عبرالخوارزميات والمحتوى الموجّه الذي يعيد تشكيل وعي الناس، ويؤثر في تصوراتهم عن الهوية والدين والسياسة والمستقبل. وهنا تكمن خطورة التحول الرقمي غيرالواعي، أي الانتقال إلى العالم الرقمي دون امتلاك أدوات نقدية تحصن المجتمع من تلاعب التقنية بالإدراك والثقافة.

وبحسب تقارير صادرة عن شركة ميتا. عام 2021، أزالت الشركة شبكة مكونة من 41 حسابًا على فيسبوك و133 صفحة و3 مجموعات و14 حسابًا على إنستغرام كانت تُدار من الخارج، واستُخدمت في عمليات تضليل واستقطاب سياسي تستهدف المجتمع الليبي. وهو مثال حي على كيفية استغلال الفضاء الرقمى في تغذية الانقسامات الداخلية وزعزعة استقرار المجتمع، وايضًا نموذج لما يمكننا تسميته بالهندسة الخفية للوعى الجمعى.

في المقابل وعلى صعيد اجتماعي موازِ، أظهر تقرير المنظمة الليبية للسلام والتنمية (2022) من خلال مبادرة (لا للابتزاز الإلكتروني في ليبيا) أن نسبة كبيرة من النساء المتعرضات للابتزاز لا يُقدمن على التبليغ، إذ يُقدّرأن %60 منهن يلتزمن الصمت خوفًا من الوصمة الاجتماعية. هذا الصمت لا يعكس فقط ضعف التشريعات، بل يؤكد لنا وجود أزمة قيمية عميقة في مفهوم الخصوصية والكرامة داخل الفضاء الرقمي، حيث تتحول القيم الأخلاقية من أدوات حماية إلى أدوات ضغط اجتماعي.

من المؤكد أن هذا الأمر لا يقتصرعلى ليبيا فقط، فالعالم العربي بأسره يعيش في مفترق طرق أخلاقي، حيث يمكننا وبكل سهولة ملاحظة هذا التداخل الرهيب للتقنية مع البنية الثقافية التقليدية وبشكل غير متوازن. والمفارقة كيف تتيح المنصات وتطبيقات التواصل الاجتماعي للأفراد فرصًا غير مسبوقة للتعبير والمعرفة، وفي نفس الوقت تفكك منظومة القيم الجماعية والمرجعيات الثقافية . نظرة واحدة فاحصة للمجتمعات الحديثة تبين لنا تحوّل الرأى العام إلى مجرد منتج رقمي تُعيد صياغته الخوارزميات وفق منطق الإعجاب والمشاهدة، والمتابعة المحمومة لتطبيقات التقنية وبعيدًا عن منطق الحقيقة

هنا يُطرح سؤال فلسفى مهم: من يصنع الإنسان في هذا العصر؟ وهل ما زالت الثقافة الإنسانية والضمير الجمعى والتجربة الذاتية هي التي تُنتج الهوية، أم أن الخوارزميات التي تُغذي الوعى بالمعلومة والرمز والصورة هي الفاعل الخفى في إعادة تشكيل الذات البشرية؟ هذا السؤال يدفعنا إلى ضرورة تأسيس الفلسفة الرقمية، وأعنى بها منظومة فكرية وأخلاقية تسعى إلى إعادة التوازن بين الإنسان وأدواته التقنية، وبين القيم الإنسانية والمعايير

تزداد الحاجة إلى هذه الفلسفة بالنظر إلى البعد الأمني لهذا التحول، خاصة وأن الأمن القومي في ليبيا، كما في غيرها من الدول، لم يعد مقصورًا على حماية الحدود أو السيطرة العسكرية، بل أصبح يتصل بالوعى الجمعي والقدرة على حماية المجال الإدراكي من الاختراق. فنحن اليوم لا نواجه خطرًا عسكريًا تقليديًا فحسب، بل نواجه ما يُمكننا تسميته بالاحتلال الإدراكي غيرالمرئي، حيث يتم توجيه سلوكيات الناس من الخارج عبرخوارزميات خفية تُعيد تشكيل الرأي العام وتسعى لخدمة صالح القوى غير

في هذا الصدد تؤكد مجلة العلاقات الدولية (2022) في أحد تقاريرها أن غياب ثقافة وطنية لحماية الفضاء الرقمي قد يؤدي إلى فقدان السيادة الرقمية، وهو ما يهدد الهوية الوطنية الليبية ذاتها. فنحن اليوم أمام شكل جديد من السيطرة لا يعتمد على الجيوش، بل على تقنية رقمية تُعيد برمجة العقول وتشكيل القيم والمواقف والمشاعر

لمواجهة هذه التحديات، لا بد من وضع استراتيجية محكمة تراعى التطور الأسى الرهيب للتقنية، وتشمل ثلاثة جوانب مهمة: الجانب الثقافي، الجانب التشريعي،



والجانب التربوي.وذلك على النحو التالي:

أولًا: إدماج القيم الرقمية والأخلاق التقنية ضمن المناهج التعليمية والإعلام الوطني، لتعزيز التفكير النقدي الرقمى وفهم آليات الخداع التقني والمحتوى الموجَّه، فالتربية الرقمية هي خط الدفاع الأول عن الوعي الجمعي.

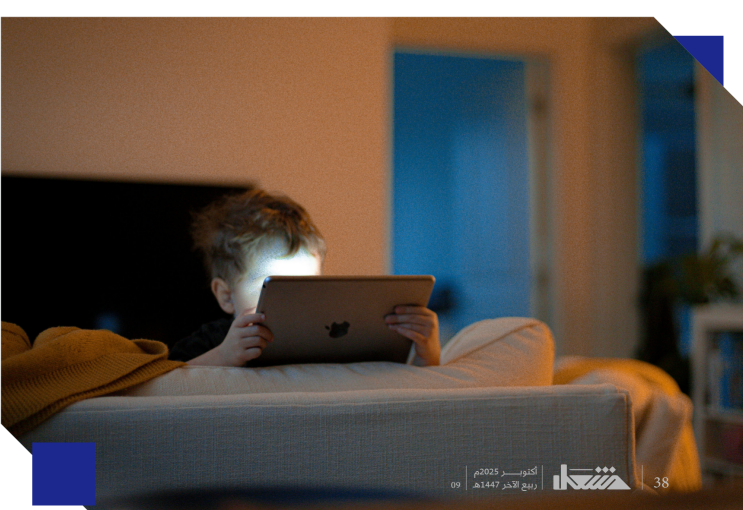
ثانيًا: سنّ تشريعات واضحة تضمن السيادة الرقمية وحماية البيانات الشخصية، عبر إنشاء هيئة وطنية مستقلة تُشرف على الفضاء الرقمي وتراقب نشاط المنصات العالمية داخليًا، وتضع سياسات لحماية المحتوى الوطني من الاختراق والعبث.

ثالثًا: تمكين المواطن الرقمي عبربرامج توعية وتدريب مستمرة تُنمّى قدرته على التحقق من المصادر والتعامل الآمن مع الفضاء الافتراضي، باعتباره شريكًا في إنتاج الوعى الجمعي.

إن التحدي الحقيقى لا يكمن في التقنية ذاتها، بل في الإنسان الذي يتعامل معها دون وعى كافٍ بحدودها وأخطارها. فالمجتمعات التي لاتمتلك رؤية قيمية وأخلاقية تجاه التقنية ستبقى رهينة لها، أما تلك التي تدرك طبيعتها وتُخضعها لمنظومة أخلاقية إنسانية، فهي التي تستطيع الحفاظ على سيادتها المعرفية والروحية.

من هذا المنظور لا يمكننا اعتبار الذكاء الاصطناعي مجرد اختراع ، بل قوة حضارية تُعيد رسم حدود الإدراك الإنساني، هذه القوة تطرح سؤالاً فلسفيًا مُلحاً:

هل مازال الإنسان يمتلك الوعى النقدي المستقل، أم أنه أصبح نتاج خوارزميات تُعيد برمجته في صمت؟ ربما يكون هذا السؤال هو التحدي الفلسفي الأكبر الذي يواجه البشرية في عصر الذكاء الاصطناعي، ويستدعى من المجتمع العربي والليبي على وجه الخصوص التفكير في ضرورة خلق توازن جديد بين التقنية والقيم الإنسانية





والمعجمية)؛ واكتشاف مواطن اللبس في الجمل اللغوية: فكلما زادت قدرته على اكتشاف الأخطاء، والتمييز بين المعاني المتعددة دلّ ذلك على تمكنه من اللغة. أما الأداء performance فهو التحقق الفعلي للكفاية عند التخاطب فهو التحقق الفعلي للكفاية عند التخاطب باللغة. وبناء على ذلك، فإن كل أداء يستلزم انتقالا من حير الوجود بالقوة إلى حير الوجود بالفعل بحسب المصطلحات المنطقية، أي إخراج الكامن إلى الوجود الحسي الفعلي، وتحققه تحققا عمليا.

وتستدعى ثنائية الكفاية والأداء إلى الذهن عادة ثنائية فردناند دو سوسير المعروفة ب «اللغة langue، والكلام parole». فاللغة هي نظام من العلامات المتواضع عليها اعتباطاً، ويستعملها الفرد للتعبير عن أغراضه، والتواصل مع الآخرين. أما الكلام فهو التحقق الفعلى لتلك العلامات عند عملية التخاطب. فاللغة إذن ظاهرة اجتماعية مشتركة بين أفراد المجتمع اللغوي، في حين أن الكلام نشاط فردي. ولاشك أن لهذا التمييزبين اللغة والكلام أهمية كبيرة في الدراسات اللغوية؛ لأنه يعين على بناء تصور منهجى لحقيقتين مختلفتين تتعلقان باللغة. وتبدو أهمية هذا التمييز - على سبيل المثال - في أن الإلمام به يُجنبنا الاعتقاد الزائف بوجود لغة أبلغ من أخرى؛ لأن المدرك لهذا الفرق يعلم أن البلاغة (ومثلها الفصاحة) مسألة فردية، تتعلق بالكلام، وليس باللغة، وهذا يعني أنه في كل مجتمع لغوى متكلمون بلغاء، وآخرون دون ذلك. وليس للغة صلة مباشرة بالبلاغة والفصاحة، بل هي مسألة كلامية، ومثلما لايمكن أن نحسب أخطاء العازفين على السمفونية -كما يذكر دوسوسور-، فكذلك لا يمكن عزو تقصير (أو إتقان) المتكلمين إلى اللغة نفسها. ومن مزايا هذا التمييز أيضا أنه يمكّننا من التفريق بين معاني الجمل (التي تنتمي إلى اللغة)، ومعانى القولات (المنتمية إلى الكلام)؛ وذلك لأن ما تعنيه كلمات اللغة وجملها ليس بالضرورة مطابقا لمقاصد قولات المتكلمين. ولعلّ ما يبدو لنا من فرق بين المعنى الأصلى والمعنى المقصود في التعبيرات المجازية ما يؤكد أهمية

التفريق بين اللغة والكلام. وهكذا يتضح لنا أن الجمل والمعاني مرتبطة باللغة، والقولات utterances والمرادات (أو المقاصد) متعلقة

وقد عرف علماء أصول الفقه الإسلامي ثنائية مشابهة لثنائيتي تشومسكي ودو سوسور المذكورتين هي ثنائية «الوضع والاستعمال». فالوضع هو عزو معنى للفظ يدل عليه، والاستعمال هو إطلاق اللفظ وإرادة المعنى الوضعى الأصلى أو معنى آخر مقترن بقرينة للدلالة عليه. فالوضع -إذن- عملية سابقة زمنيا وافتراضيا على الاستعمال، وهي من شؤون أهل اللغة، أما الاستعمال فهو عمل يقوم به المخاطِب. والوضع قد يكون فرديا جزئيا كما في تحديد معنى كلمة بعينها في اللغة، نحو أسد في دلالتها على الحيوان المفترس المعروف، وقد يكون عاما كليا يتعلق بصوغ قاعدة كلية أو بناء نمط عام لتركيب ما. وفي كل الأحوال فإن متكلم اللغة محكوم بمواضعات لغوية سابقة، وضوابط ومبادئ استعمالية تعينه على أداء عملية التخاطب بنجاح.

لاشك أن ثمة فروقا واضحة ببن الثنائيات الثلاث: «الكفاية والأداء»، و«اللغة والكلام» و«الوضع والاستعمال»، منها

1) أن الكفاية مفهوم يرتبط برأى تشومسكي أن كل البني النحوية، والمفهومية التي تجسد المعرفة اللغوية للبالغين موجودة في الأذهان منذ الولادة، كما يرتبط أيضا بفكرة تشومسكي للغة على أنها «طائفة من الجمل (المتناهية، أو غيرالمتناهية)، كل جملة متناهية في طولها، ومركبة من مجموعة متناهية من العناصر» ( Chomsky, 1957:

وتؤول ظاهرة اللاتناهي infinity إلى القول بأن ما يحمله المتكلم في ذهنه من الجمل المكنة أكثر بكثير من القولات التي قيلت بالفعل. وهذا يعني أن المهم في اللغة إنما هو الجانب الإبداعي غير المحدود لمعرفة المتكلم السليقي للغته. كما يعني أيضا أن الكفاية اللغوية هي التمكن من تطبيق ما يسميه

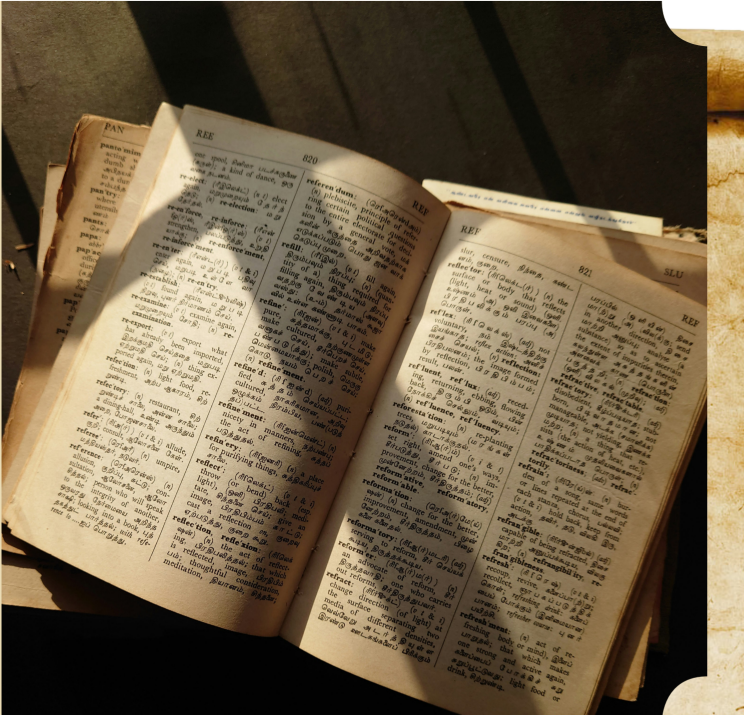
تشومسكى «القواعد العمومية» التي يزود بها الإنسان بالفطرة على جمل لغة بعينها، مع مراعاة ما تقتضيه مواضعات تلك اللغة. أما اللغة عند دو سوسور فهي خزانة من المعجم والقواعد المنظمة الموجودة وجودا كامنا على نحو مستقل. ولذلك فإن عناية اللسانيين ينبغى أن تتوجه إلى ما هو موجود بالفعل وليس إلى القدرات الكامنة للمتكلمين.

2) أن الوضع عند الأصوليين لا يعادل اللغة ولكنه يرتبط بها ارتباطا وثيقا؛ لأن اللغة إنما هي نتاج لعمليات متوالية من المواضعات اللغوية (المعجمية منها والقواعدية).

3) أن الأداء عند تشومسكي والاستعمال عند الأصوليين يعبران عن الحدث في حين يقصد بالكلام عند دو سؤسور نتاج الحدث، (أي أنه بتعبير النحاة من باب إطلاق اسم المصدر، وإرادة اسم المفعول).

أما البراغماتيون pragmatists فيعنون بعملية الاستعمال عناية كبيرة، بل إن كلمة pragmatics نفسها تعنى «علم الاستعمال. ولذا فإن الكثير منهم يرى أن التخاطب عملية لا تخلو من إخبار، أو استفهام، أو تسمية، أو نحو ذلك مما يسمونه بأفعال الكلام speech acts . وبذلك يتطور المفهوم الجامد للكلام -كما شرحه دو سوسور - إلى عمل إيجابي يأخذ طابع الاستعمال، وهو أمر يتيح إقحام مصطلحات ديناميكية أخرى تحل محل نظائرها الجامدة في تراث دو سوسور ربما كان من أهمها استخدام مصطلح القصد intention بدلا من المعنى meaning. وأصبح موضوع الدراسة تحليل المحادثة conversation والنص بدلا من الجملة، وأضحى اللسانيون يبحثون في مبادئ (أو أصول) التخاطب principles of communication لبلوغ كنه مراد المتكلم بدلا من الاقتصار على البني اللغوية المجردة.

وعلى الرغم من وجود تلك الفروق بين الثنائيات الثلاث: «الكفاية والأداء»، و«اللغة والكلام» و«الوضع والاستعمال» فإن الجامع بينها هو إجماعها على التمييز بين مستويين مختلفين من الوجود اللغوي: مستوى وضعى اجتماعي كامن في أذهان



المجتمع اللغوى عامة، ومستوى استعمالي فردي متحقق في المقام التخاطبي.

لقد انتقدت كل ثنائية من الثنائيات الثلاث السابقة من لدن أولئك الذين يذهبون إلى أن المواضعات اللغوية لا تتم على نحو انعزالي تجريدي خارج المقامات التخاطبية، ومن هذه الانتقادات صعوبة عزو بعض السمات

التخاطبية (كالمجاز، والتنغيم، ونحوها) إلى أي من هذه الثنائيات، وقد تكون الإجابة عن هذه الانتقادات أن تلك السمات تتعلق جزئيا باللغة، وتنتمى جزئيا إلى الكلام أو الاستعمال. فبينما تكون الأنماط، والمناويل والقوالب التجريدية محكومة باللغة، ترتبط تحققات تلك الأنماط المتمثلة في القولات الفعلية إلى الكلام.

وعلى أي حال، فإن ثمة شعورا متناميا بين اللسانيين والمهتمين بالتخاطب إجمالا، ولاسيما البراغماتيين منهم بأن الكفاية اللغوية وحدها ليست كافية لنجاح عمليات التفاهم اللغوي، بل لابد من وجود الكفاية التخاطبية، التي تشمل

1) معرفة المواضعات اللغوية (المعجمية منها والقواعديّة).

2) قدرة المتخاطبين على الاستنتاج المنطقي المرتبط بسمات اللغة.

3) معرفة المتخاطيين بأصول التخاطب.

ويعد كل عنصر من هذه العناصر الثلاثة مصدرا ومفسرًا لنوع أو أكثرمن أنواع المعنى، فالمواضعات اللغوية يستنبط منها المعنى الوضعى، كما أن لها صلات (متفاوتة القوة) باستنباط المعانى الأخرى. والاستنتاجات المنطقية ترتبط بالمعاني المنطقية، كالتضمن، والافتراض. وأصول التخاطب (أو مبادئ التعاون كما يسميها بول قرايس) تعين على استنباط المفاهيم التخاطبية، مثل مفهوم المخالفة عند الأصوليس.

فعندما تصدر الجامعة لائحة تقول: «يجوز للطلاب الخريجين في هذا الفصل أن يستعيروا أربعة كتب»، فقد ألزمت الجامعة نفسها بإعطاء الإذن لمن سيتخرج من الطلاب في هذا الفصل أن يستعير أربعة كتب، وهذا المعنى مفهوم من منطوق الكلام، ومستنبط من معاني العناصر المعجمية، والقواعدية (الصوتية والصرفية والنحوية) التي تضمنتها الجملة، بيد أن هذا المعنى ليس هو المعنى الوحيد المستمد من هذه الجملة، بل يمكننا أيضا أن نستنتج عددا من المعاني الأخرى، منها:

(1) أن لدى الجامعة طلابا خريجين في هذا

(2) أن لدى الجامعة بشرا.

(3) أنه لا يجوز لغير الخريجين استعارة أربعة

(4) أنه لا يجوز للخريجين استعارة أكثر من أربعة كتب.

فالمعنى (1) ليس من منطوق الكلام، بل يفهم من الافتراض، وهو معنى يستنتج استنتاجا منطقيا (وإن كانت له جوانب أخرى ثقافية أحيانا)، وهو معنى قطعى، ولذا لا يجوز إبطاله دون الوقوع في تناقض: إذ لا يجوز أن يقال في لائحة الجامعة المذكورة «ليس لدينا طلاب خريجون في هذا الفصل» أو «لن يتخرج أحد في هذا الفصل» إلا بالوقوع في تناقض مع ما سبق. ومن هذا النوع من المعنى قولك: خرج الأستاذ من الفصل» الذي يفترض دخوله فيه، و"تاب صديقي عن الكذب" الذي يفترض أنه كان يكذب، و"أوقف أخي قيده في الجامعة» الذي يفترض أنه كان مسجلا فيها. وكما سبق أن أشرنا، فإن كل هذه الافتراضات هي من قبيل المعاني المنطقية التي تحتاج إلى قدرات استنتاجية لايمكن بدونها حصول التفاهم؛ ولذا فإن التمكن منها مندرج ضمن «الكفاية التخاطبية».

للبشرية يتضمن نفى صفة «طالب».

وأما المعنيان (3) و(4) فمن قبيل المفاهيم الخِطابية، أو «التخاطبية»، التي تفهم من أصول التخاطب، وتتسم هذه المعاني بقبولها الإلغاء؛ وذلك لضعفها وظنيتها، ولذا يجوز إلغاؤها بأن للخريجين استعارة أكثر من أربعة كتب» دون الوقوع في تناقض. ويستنبط هذا النوع من المعنى بالاعتماد على ما يعرف بمبدأ الكم (وهو هو أصل من أصول التخاطب، ومبدأ من مبادئ التعاون)، الحاجة، دون زيادة، أو نقصان، ومن ثم فيتوقع من المخاطب الذي قرأ ما سبق من لائحة الحامعة أن

100 /gil وادعاء De 2 ن والرواء d.95 ناغ ن

678.90

26/80

بالفاح

لوكان المقصود أن كل طلاب الجامعة يحق لهم

استعارة أربعة كتب، لقيل «يجوز للطلاب هذا

الفصل أن يستعيروا أربعة كتب"، ولكن لمّا

قيدت كلمة «الطلاب» بالخريجين، فهم من هذا

القيد أن المسكوت عنهم «وهم غير الخريجين»

لهم حكم مخالف، وهو أنهم لا يحق لهم استعارة

أربعة كتب، ومن هنا جاءت تسمية الأصوليين

لهذا المعنى بمفهوم المخالفة.

الويقرا

أما المعنى المنصوص عليه في (2) فهو من قبيل التضمن، وهو أيضا معنى منطقى قطعى لايمكن إلغاؤه إلا بالوقوع في التناقض، ولذلك لا يجوز أن يقال: «ليس لدينا بشر في الجامعة»؛ لأن كلمة «طالب» تتضمن معنى «بشر»، وكلما أثبتت كلمة «طالب» فهم منها معنى «بشر»، كما أن أى نفى

يقال مثلا «كما يجوز لغيرهم أيضا»، و» بل يجوز الذي يفترض أن المتكلمين يتكلمون على قدر يفكر على النحو الآتي:

وما جاء في الفام وسر مرافستند، لوضعه وما جاء في الفام وسر مرافستند، لوضع ماء وجهة لمه الحيد على حار وأخيرا يمكن أن نلخص ما سبق بالقول بأن التخاطب الناجح لا يكتمل إلا بوجود نوعين من الكفاية: الكفاية اللغوية والكفاية التخاطبية، وأي اختبار يقيس قدرات المتحن لابدأن يتضمن أسئلة تختبر تمكنه من معرفة قدر كاف من معجم اللغة وقواعدها، فضلا عن قدراته الاستنتاجية والتخاطبية.

له طواله على سين و موكانا عجرو و المه و د

الفاموس العيم والفابوس الوس الوس الوس الوس العام المام المام

ومونفي الإمام العكامة فحسد العرد في ال

المماالله عضما بمرح هواالكناب . ٢

أخرى إحاك م الع ويسوال و فرف.

مُرْمَدُ مَعْ قَالَمْ بِرُولُمَ لَمُ عَصِيلًا عَصِيلًا عَصِيلًا عَصِيلًا

سر الهرايز جيزال في وسي فر د

الله من الم من الم من الم من الم الله من الله و عالم الله من ا



لم يكن أمير الشعراء أحمد شوقي يقصد التعزية والمساواة؛ عندما قال هذه الكلمات الخالدة:

فَ فِي القَتلَى لأجيالِ حياةٌ ...

وفي الأسرى فدي لهم وعِتْقُ وللحريبة الحمراء بساب

بكلِّ يَـدِ مُضَرَّجَةٍ يُـدَق

ولا يَفْهم مرادَهُ على الوجه الصحيح إلا من تَلَقّى هذه الكلمات وهو في الوضع الصحيح، والوضع الصحيح هو ما عليه المقاومة الآن، وما ستكون عليه حتمًا في كل آن، الوضع الصحيح هو ما تدعو إليه هذه الكلمات القرآنية الخالدة: "وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ"، والفتنة ليست إلَّا هيمنة الطغيان على بني الإنسان، وما يترتب على هيمنة الطغيان من حرمان الإنسان من الحرية الحقيقية؛ وبمجرد سقوط قوى الطغيان في أيّ مكان أو زمان يتوقف عمل السِّنان، ويبقى البلاغ والبيان، ويُنادَى: "لَا إكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ"، ويُسْتَأنف العمل بآيات لم تنسخ على الصحيح: "لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِرِ"، "وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارِ".

#### ما هي الحرية الحقيقية؟ وأين هي؟

هذه الحرية حقُّ أعطاه الخالق للعباد؛ فهي من ثمَّ جزء من طبيعته؛ إلى حدِّ أنَّه لا يملك التنازل عنه وهو في وضعه الطبيعيّ الذي فطره الله عليه، كما يقول روسٌو في العقد الاجتماعي: "تنازُلُ الإنسانِ عن حريته يعني تنازُلًا عن صفة الإنسان فيه ... وتنازُلُ كهذا يناقض طبيعة الإنسان"، ومن تأمل آيات القرآن التي تحدثت عن المبدأ الإنساني أيقن أنٌ الإنسان والحرية ولدا في لفافة واحدة، وعندها لن يتعجب من تكرار هذه العبارة مئات المرات في التراث الإسلامي: "الشارع مُتَشَوِّفُ للحريـة "؛ ولن ينده ش إذا قيل له: إنّ "لا إله إلا الله أ هي منبع الحرية.

وحينما وثبت الشعوب الأوربية وثبتها مطالبة بالحرية لم تكن في حاجة إلى من يعرف لها الحرية؛ لقد كانت الحرية في أشعار "دانتي" و"بترارك" وفي نثر الإنسانيين شذي لا يُعَرَّفُ ولا يُكَيَّف، كانت وروداً باسمة وأزهاراً ناعمة تُدِلُّ على النسيم وتنفث عطرها في روحه الممتدة المنسابة، فتستنشقها الشعوب في أنحاء القارة الأوربية، وتأخذها كَمَا هي بلا حاجة إلى تفسير أو تأويل؛ فكان ما كان من تفجير فجر النهضة، إلى أن جاء عصر التقعيد الفلسفيّ ،انطلقت الأقلام في تعريف وتكييف وتوصيف الحرية، وغدت تمزقها الاتجاهات المتعارضة؛

فيُغَرِّبُ بها مِلْ وبنثام وسميث وتوكفيل، ويُشَرِّقُ بها هيغل وإنجلز ونيتشه وماركس، فإذا اجتمع شملها يوماً أو اتحدت قواها ساعة امتطى الإمبرياليون أصحاب الأهواء وأرباب الأموال والسلطة ظهرها بغرض استعمار البلاد واستحمار العباد، وإخراج الخلق من الأمن إلى الخوف ومن الطمانينة إلى الفزع؛ باسم التحرير والتنوير، وبذريعة: "التحول الديموقراطي!" فانقلبت الحرية الحقيقية إلى حرية مضادة تركب متن ثورة مضادة؛ لتنحسر الحرية عن كثير من المساحات الإنسانية؛ وتنحصر فيما تتلهى به الشعوب من ألوان الشذوذ والانحراف الخلقي الذي تمارسه باسم الحرية الشخصية، وقبل ذلك حرية الرأسمائي في امتصاص دماء الخلق والتهام لحومهم.

#### أين المعنى وأين القيمة؟

واليوم ومع افتقاد المعنى والقيمة، وتحول الإنسان إلى سلعة، تعالت صرخات الباحثين عن حياة لها معنى، وهذه نُتَفُّ يسيرة من أقوال المفكرين الغربيين، أُزْجيها على استحياء، يقول "كارلو سترينجر" في كتابه "الخوف من الأفول": "هكذا وصل عصر (العجل الذهبيّ) إلى ذروته، وباتت منظومات الفكر والمعتقدات مجرد سلع تتحدد قيمتها وفقا للعرض والطلب، مثل أيّ شيء آخر"، ويقول 'جى ديبور" في كتابه "مجتمع الاستعراض": وهكذا تنشأ في اقتصاد الخدمات وأوقات الفراغ الآخذة في التوسع صبغة الدفع المحسوب على أساس شامل للوسط الاستعراضي المحيط، وللانتقالات الجماعية الزائفة لقضاء الأجازات، وللاشتراك في الاستهلاك الثقافي، ولبيع المودة الاجتماعية ذاتها في المحادثات المشبوبة واللقاءات مع الشخصيات، وهذا النوع من السلع الاستعراضية، الذي لا يمكن بالطبع أن يجد رواجًا إلا بسبب البؤس المتزايد للوقائع المناظرة له، ظهر كذلك بالطبع بين السلع الرائدة لتقنيات البيع الحديث؛ لأنه قابل للدفع بالأجل"، ويقول "آلان دونو": كان رئيس جامعة مونتريال يؤمن أنّه إنّما يوضح مسلمة عندما صرَّح في خريف عام 2011م بأن "العقول ينبغى أن تفصل وفق



احتياحات سوق العمل"، ويقول "ألفريد إيكس الابن": "الاتجار بالبشر والسخرة وظروف العمل السيئة والمنتجات غير الآمنة وتدمير البيئة؛ هذه جميعها قضايا مستمرة"، ويقول "آلان تورين": فليس في واقع الأمر من ديمقراطية دون اختيار ' حر للحاكمين من قبل المحكومين، ودون تعددية سياسية، لكن لا يمكن الكلام على الديمقراطية إذا لم يكن أمام الناخبين من خيار إلا بين فريقين من الأوليحارشية أو الحيش أو جهاز الدولة، ويقول: مؤلفا "الأناركية": "وحيث يجادل أنثروبولوجيون مثل حوناثان فريدمان بأنّ العبودية العتيقة كانت في الحقيقة مجرد طبعة أقدم من الرأسمالية؛ يمكننا نحن بنفس السهولة بل بسهولة أكبربكثير في الحقيقة أن نجادل بأنّ الرأسمالية الحديثة هي في الحقيقة طبعة أحدث من العبودية"، ومئات المؤلفات التي تحوى آلاف الصرخات تتعالى وتتوالى.

#### غزة أيقونة الحرية للمرحلة القادمة

#### في حياة البشرية

لن تسلم المقاومة سلاحها، ولن تتوقف عن المقاومة؛ ليس فقط لأنها كانت ولا زالت أمل الأمة في التحرر من الهيمنة الصهيونية، وإنَّما لذلك ولأمر آخر استجد في العمق الإنساني، وفي الوجدان البشريّ، وهو أنّها صارت أيقونة الحرية والمعنى والقيمة لشعوب الأرض كلّها، فلقد استيقظت الشعوب على وعيين متوازيين، الأول زيف المبادئ التي تعتاش عليها تحت ظلّ النظام العالميّ المهيمن، وعظمة وسمو النموذج الفلسطيني الغزاوي الباعث، نموذج الثائر المثابر التوّاق للحرية الحقيقية، الحرية الحمراء التي لا يدقُّ بابها إلَّا بكلُّ يد مضرجة، إنّ الجديد الذي لمسناه في الحراك العالمي الشعبيّ المساند لغزة هو أنّه ليس مجرد تعاطف أو انتفاضة إنسانية، وإنّما إلى جانب ذلك وربما قبله هو إعجاب بالنموذج وإكبار وإجلال للتجربة، ومن تَفَرَّسَ الأحداث التي فاضت من الجامعات الكبرى وانساحت في الشوارع وانداحت في الميادين وسبحت فوق أمواجها باقات الدعم الفكري والخطابي من كبار المفكرين المرموقين أمثال نعومي كلاين"؛ سوف تتأكد له هذه الحقيقة، فالمجد للمقاومة، والويل لكل من يتآمر على حرية الإنسان وقيمته، والله غالب على أمره.



الْحَمْدُ للهِ ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله الأَمِينِ، وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد :

فإن هـذ مقدمة تمهيدية لموضوع الوقف في التصور الإسلامي مـن حيـث الرؤيـة الكليـة والمرجعيـات الحاكمـة والأسـاس العقـدي والحقـوقي الـذي تقوم عليـه منظومـة الوقـف وهي جـزء من ورقـة قدمت حـول أحـكام الوقـف في الإسـلام في أحـد المؤتمرات بإ سطنبول.

ونُوَّكَد في القضايا التي تتعلق باستخلاف الإنسان في الأرض سواء في التصورات والعقائد أو في السياسة والاقتصاد أو الاجتماع والأخلاق ، على أربعة مفاهيم أساسية ذات أهمية خاصة في التصورات الكلية. فالإسلام يدور حول هذه المفاهيم الأربعة:

> الأول: مفهوم الْحَقَّ الثاني: مفهوم الْخَلْقِ الثالث: مفهوم الْأَمْر(المسيرة)

الرابع: مفهوم الْمَصِيرِ والمنتهى

#### أولاً: مفهوم الحق:

مفردة الحق (حقق) تدل على الثبوت واللزوم واليقين، قال ابن فارس في مقاييس اللغة

الحاء والقاف أصلُ يدلُ على إحكام الشيء وصحته ... ومن ذلك الحق، وهو نقيض الباطل، لأنه ثابت وصحيح.

والحق في الاصطلاح الشرعي فقها وأصولا هو (الاختصاص الثابت للشخص بموجب الشرع، بحيث يُمكّنه من التصرف، أو المطالبة، أو المنع، كالحق في الملكية، أو الحضانة، أو القصاص)

ومفه وم الحق في جوهره يتناول حقائق الوجود الغيبي، وعلى رأسها وأعظمها: وجود الله سبحانه وتعالى، كما قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُ وَالْحَقُ ﴾ وتعالى، في الله على وعلى المطلق، ومن هذه الحقيقة تنبثق الرؤية الكلية للإسلام؛ إذ إن الإسلام في جميع قضاياه ومبادئه ينطلق من الإيمان بأن الله هو الحق، وأن كل ما يصدر عنه سبحانه - من وحي وتشريع وتدبير - يندرج في إطار الحق ولا يخرج عنه.

#### مكانة الحق في القرآن:

إذا تأملنا في القرآن الكريم، وجدنا أنه يُعطي أهمية كبرى لمفهوم الحق والحقوق ولما يترتب عليه من آثار، سواء في العقيدة أو العلاقات والتشريعات.

وإذا أردنا أن نُفكَّك منظومة القيم في الإسلام، فسنجد أن قيمة الحق تمثل القيمة العليا والمركزية، التي تدور حولها سائر القيم، بل تُعد بمثابة الضابط والمُوجِّه لبقية القيم كالعَدْل، والرحمة، والأمانة، والحرية وغيرها.

فالحق ليس مجرد قيمة أخلاقية أو نظرية ، بل هو مرتكز وجودى وتشريعي وعَقَدى، ينعكس أثره في كل تفاصيل الحياة الإسلامية.

#### الارتباط بين الحق والتوحيد والرسالة:

يتجلى مفهوم الحق أول ما يتجلى في التوحيد؛ إذ إن التوحيد هـ و الاعـ تراف بـ أن الله وحده هـ و الحـق، وكل ما سواه باطل إن لم يكن متصلًا به. ثم يظهر الحق كذلك في الرسالة التي أنزلها الله تعالى على نبيه صلى الله عليه وسلم، فهي كتابُّ إلهيُّ يحمل الحقائق التي يريد الله أن يوصِلها إلى عباده، سواء كانت:

- حقائق غيبية: تتعلق بالعقيدة، كالإيمان بالله، واليوم الآخر، والملائكة.
- حقائق تشريعية: تتعلق بالحلال والحرام، والمعاملات،
- حقائق كونية: أشار إليها القرآن الكريم، وتتكشف مع التقدّم العلمي، كما في قوله تعالى: ﴿ سَنْرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِـهُمْ حَـتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُـمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾[فصلت: 53]. وهذا يعنى أن الحقائق العلمية الكونية تتكامل مع حقائق الوحى المنزل، لتُؤكِّد أن هذا الدين مبنيٌّ على الحق المطلق في كل أبعاده: الغيبية، والتشريعية، والعقلية، والكونية.

#### العلاقة بين الحق والوقف:

ومن هنا ندخل إلى صلة موضوع الحق بموضوع الوقف، فالوقف - كما هو معلوم - يتعلق بالحقوق: حقوق الله، وحقوق الناس، وحقوق المال، وحقوق الأجيال القادمة، وهـو نظامٌ شرعيُّ يعكس تجلي مفهـوم الحـق في بُعده العملي، من خلال:

- صيانة حق الله في المال، بأن يُصرف في وجوه البرّ.
  - حفظ حق المحتاجين من الفقراء والضعفاء.
- تثبيت حق الأوقاف على مرالزمن، ومنع التعدى

فالوقف ليس مجرد عمل خيرى، بل هو تجسيد لفكرة لحق في أبعادها الاجتماعية والاقتصادية والدينية، ويقوم على ضمان الحقوق واستمراريتها، ولذلك نجد أن فقه الوقف في الإسلام يحفل بتفصيلات دقيقة لحماية هذه الحقوق وتحقيق مقاصدها.

والحديث عن «الحق» في الإسلام ليس مسألة جزئية أو موضوعًا ثانويًا، بل هو محور أساسى تنبثق منه سائر المفاهيم والقيم والتشريعات. وتتجلى عظمة هذا المفهوم في علاقته بالله، والوحي، والعقل، والكون، والمجتمع.

وإذا نظرنا إلى الوقيف من هذا المنظور، فهمنا أنه ليس مجرد وسيلة للخبر، بل هو مؤسسة تُقام على أساس الحق، وتُدار بروح الحق، وتُثمر في ظل حماية الحق.

#### ثانيًا: مفهوم الخلق:

فإن الحديث عن الخلق كذلك يمثل ركنًا أساسيًا في التصور العقدى، لما له من خصائص تميّزه عن الخالق جل شانه وأولى هذه الخصائص:

الزوجية؛ إذ إن الله تعالى واحدُّ في ذاته، متفرّد في صفاته، منزه عن الشبيه والمثيل، لا يقبل الزوجية ولا التعدد، كما قَالَ سبحانه: ﴿ قُلْ هُـوَاللَّهُ أَحَـدُ ، اللَّهُ الصَّمَدُ ، لَمْ يَلِـدْ وَلَمْ يُولَدْ، وَلَـمْ يَكُن لُّهُ كُفُـوًا أَحَدُّ ﴾ [الإخلاص: 1-4].

في المقابل، نجد أن الزوجية من الخصائص الملازمة للمخلوقات، كما أشار القرآن الكريم:

﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْن لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾

ومن خصائص الخلق كذلك: الحدوث بعد العدم، والفناء بعد الوجود. فالخلق حادث، لم يكن ثـم كان، والله تعالى هو الذي أوجده من العدم، كما قال سبحانه:

﴿ اللَّهُ خَالِتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الزمر: 62]، وقال أيضًا: ﴿ هُوَ الَّذِي يُحْبِي وَيُمِيتُ ﴾ [غافر: 68].

وفي ذلك ردُّ على من زعم قِدَم العالم أو أبديته، فالمخلوق محدود بحد زماني، مبدوء بفعل «كن»، منته بقدر الله تعالى، بينما الله تعالى: ﴿ هُـوَ الْأُوَّلُ وَالْآخِـرُ ﴾ [الحديد: 3].

ويمكن تصنيف الخلق إلى إطارين أساسيين:

#### 1) الخلق المُسخَّر:

#### ويشمل نوعين:

• الخلق الكوني الطبيعي: مثل السماوات، الأرض، الجيال، البحار، الشمس، القمر، والكائنات غير العاقلة؛ فهذه كلها مسخِّرة، أي خاضعة لقوانين وسنن كونية ثابتة لاتتغيرولاتتبدل. وهذا ما يُعرف في القرآن بـ «السُّنن الإلهية »، كما في قوله تعالى: ﴿ فَلَـن تَجِدَ لِسُـنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا، وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَحْويلًا ﴾ [فاطر: 43].

وتسبيح هذه المخلوقات يتمثل في خضوعها التام لهذه السنن، وهو تسبيح لا نُدرك كنهه، كما قال الله

تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَـ هُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ، وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَـبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَــَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: 44]. كما لا ينافي ذلك التسبيح لله تعالى بما يناسب حال تلك المخلوقات.

• الملائكة المطهرون: وهم كذلك خلق مسخّر لعبادة الله وطاعته دون أن تكون لهم إرادة مخالفة خُلِقوا من نور، وهم معصومون من المعصية، كما في قوله تعالى: ﴿ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَــرُونَ ﴾ [التحريم: 6]. وقال أيضًا: ﴿ بَلْ عِبَــادُ مُّكْرَمُونَ \* لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأُمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء: 26-27].

#### 2) الخلق المكلِّف (أو المخبَّر):

ويشمل الإنس والجن؛ وهؤلاء خُلقوا بعقل، وأُعطوا حرية الإرادة والمشيئة، ليكونوا محلًّا للتكليف والابتلاء، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات: 56].

فهم قادرون على الطاعة أو المعصية، ومحاسبون على أفعالهم، وهذا ما يجعلهم يترقُّون إلى مراتب البر أو ينحدرون إلى مراتب الفجور، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان:3]، وقال:﴿ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾

وهذا هو محور الابتلاء الإنساني، حيث يُمتحَن الإنسان والجنّ في إرادتهما، ويكون الجزاء الأخروي فرعًا عن هذا الابتلاء، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَـنُ عَمَـلًا ﴾ [اللك: 2].

ويتّضح من هذا العرض المختصر أن الخلق، على اختلاف أنواعه، يشترك في صفات الضعف والاحتياج والحدوث بعد العدم، ولكنه يتمايز من حيث الوظيفة، والتكليف، والإرادة.

فالخلق المسخِّر منفعل لا اختيار له، بينما الخلق المخبَّر فاعل مسؤول، يخوض تجربة الحياة بن الطاعة والمعصية، ليحقق الغاية من خلقه وهي العبادة والمعرفة والابتلاء.

وهذا يُشكّل الركن الثاني في التصور العقدي الإسلامي بعد إثبات وجود الله وصفاته، إذ يحدد العلاقة بين الخالق والمخلوق، ويضبط فهمنا لسنن الكون ونواميس الوجود ضمن قاعدة الحق حق والخلق خلق .فلا حلول بينهما ولا وحدة وجود ولا تشطيرولا تبعيض في تصور الذات الإلهية ولا تجسيد من أحدهما في الآخر ولا تشابه ولا تماثل ولا ندية ولا تناظر ولادهرية يتصور معها استغناء الخلق عن الحق والخالق فكل ذلك من آفات التصورات الباطلة

والتدين المغشوش والمحرف والمبدل.

#### ثالثًا: مَوْضُوعُ الْأَمْرِ ( المسيرة ):

يتعلق مفهوم «الأمر» بتنظيم العلاقة بين الحق والخلق، فالإنسان، وهو الخَلق المُكَلَّف، قد أنبطت به قضية الاستخلاف وعمارة الأرض، أي مسيرة الإنسان المستخلف من البداية حتى النهاية\_كما جاء في قوله تعالى: ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ، قَالُوا أَتَّجُعَ لُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ [البقرة: 30].

فالاستخلاف في الأرض أنسط بالإنسان المكلف، الني خُلق لعبادة الله وعمارة الأرض، وهندان الركنان هما الأساس في فهم الاستخلاف:

أولاً: عبادة الله سبحانه وتعالى، وهي تنظم من خلال العقيدة، والتصورات المعرفية، والعبادات، والتشريعات، وسائر أمور النُّسُك قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُون ﴾ [الذاريات: 56].

ثانيًا: العمران في الأرض، وهو ما ورد في قوله تعالى : ﴿ هُوَ أَنشَا أَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: 61] أي طلب منكم عمارتها.

فالإنسان لا يكون خليفة حقًّا إلا إذا كان عابدًا معمّرًا، ومن يُقصّر في أحد هذين الجانبين فهو مقصّر في فهم الرؤية الكلية للاستخلاف.

وينبثق من هذا الفهم مصطلحات مركزية في البناء الحضاري الإسلامي:

الاستخلاف التمكن والمكنة العمران وقيام الحضارة الراشدة أوحضارة الحق ، وهذه تتكامل فيما بينها ، ولن يستطيع الإنسان أن يحقق هذا الاستخلاف الخاص بأهل الإيمان إلا إذا مُكِّن، وتمتّع بما يسمى بالمكنة، ومفردة التمكين مصدر مكن وله دلالات مختلفة في الوحى المنزل بحسب السياق القرآني فتارة تعنى القوة والسلطان وسعة الرزق والمال والنفوذ وتارة تدل على التسخير والعمران وأخرى على علو المكانة وقوة المركز والإدراك والمعرفة ونفاذ القول والثبات وكل هذه الدلالات معتبرة ومقصودة للشارع ويمكن أن نشير في بعض مجالات التحقق في واقع الحياة و ذلك في وفق المسارات الثلاثة الآتية:

#### المَسَار الأول: المكنة المعرفية والعلمية:

ويُقصد بها تمكين الإنسان من طلب العلم، سواء كان علمًا شرعيًّا لفهم أوامر الله ونواهيه، أو علمًا تجريبيًا يساعده على فهم الكون وتسخير موارده في

والإسلام يسعى لتوسيع دوائر العلم، ويعتبر بسط المعرفة أحد شروط التمكين الحقيقي، بل ويجعل من الاحتكار العلمي سلوكا مذموما ، لأن العلم في الإسلام يجب أن يكون مُشَاعًا ومنتشرًا بين جميع الناس، خلافًا للنظام الغربي الذي يُقيِّد المعرفة بحقوق الملكية الفكرية وبراءات

فالعلم في الإسلام أداة استخلاف، ووسيلة لتمكين 'لإنسان من الاضطلاع بدوره في الأرض، ولذلك فإن أي تقصير في نشره يُعد تقصيرًا في تمكين الإنسان والمجتمع.

#### المَسَار الثاني: المكنة السياسية (الولاية):

وهي تتعلق بتمكين الناس من المشاركة في السلطة والولاية ، والتمتع بالحقوق السياسية والمدنية ، والتي نظّمها الإسلام بتفصيل فريد، بدءًا من حقوق الطفولة، ثم الأسرة، ثم الجار، والمجتمع، وصولاً إلى حقوق الفرد في طبيعة علاقته بالسلطة السياسية معاونة ومشاركة أومدافعة ومغالبة بقصد إقامة الدين وصلاح أحوال

وفي التصور الإسلامي، لا تحرم أي فئة أو فرد من الحقوق المتعلقة بولايتهم الخاصة ، سواء أكان مسلمًا أم غير مسلم؛ فحتى غير المسلمين لهم حقوق وولايات داخل مجتمعاتهم، مثل ولايتهم على أسرهم وتربية أولادهم وحقهم في الولايات الخاصة بتنظيم أحوالهم.

وهذا التمكين السياسي لا يُقصر على طبقة دون أخرى، بل هو عام، ويُشكّل جزءًا من تحقيق الاستخلاف العام (لبني آدم)، والاستخلاف الخاص (للمؤمنين).

فحس تُنتهك الحقوق السياسية، أو تُحتكر السلطة، تَضعُ ف المكنة السياسية، ويتغوّل النظام الحاكم على المجتمع، بينما الإسلام يُعالج هذه الإشكالية من خلال ضمان الولاية العادلة المتوزعة، لا المحتكرة من خلال حاكمية الشريعة وأسس التعاقد والتواثق والشوري والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وبسط الحقوق والحريات وحماية الحرمات.

#### المَسَار الثالث: المكنة المالية:

كما أن الناس شركاء في العلم والمعرفة والسلطة والولاية ، فهم كذلك شركاء في المال والموارد وقد نظم الإسلام حركــة المــال في المجتمــع بحيــث يمنــع التكديــس ويعــزّز التداول، قال تعالى: ﴿ كُمِّ لَا يَكُونَ ذُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ ﴾ [الحشر: 7]. وهذا بخلاف الرأسمالية التي ترى أن نهضة المجتمع تقوم على تراكم الشروة، وهو ما تبناه آدم سميث في كتابه (ثروة الأمم) وأما الإسلام يتبني منهج تفتيت الشروة وتداولها، مما يمنع الاحتكار ويحقق التوازن

الاجتماعي، فحين يموت الشخص، تُوزّع ثروته على ورثته، فيتوزع المال، بدلاً من أن يتراكم بيد واحدة.

#### وهنا ننتقل إلى «الوقف»:

الوقف هو أحد أهم الآليات التي تُحقق هذا التوازن، لأنه يخدم منظورين متكاملين:

- منظور التعبّد لله تعالى
- ومنظور التمكين وتحقيق العمران

فالوقف أداة دائمة ومستمرة تُمكِّن المجتمع من إدارة نفسه، والقيام بوظائف الدعوية والتعليمية والصحية والاجتماعية، دون الحاجة المستمرة إلى الدولة قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُ وا مِنكُمْ وَعَمِلُ وا الصَّالِحَاتِ لَيَسْــتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَــا اسْــتَخْلَفَ الَّذِيــنَ مِــن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيْبَدِّ لَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ﴾ [النور: 55]. فالوقف يُسهم في تحقيق الاستخلاف من خلال تمكين المجتمع بالعلم، والسلطة، والمال، ويُساعد في تحقيق الأمن المجتمعي وتحقيق غاية التعبد لله تعالى.

#### الدولة والمجتمع من يحتكر القوة ؟

قامت الدولة الحديثة على احتكار العلم والمعرفة والمال والسلطة، وبناءً عليه تضخمت مؤسساتها وتراجع دور المجتمع ومؤسساته بالرغم من المحاولات العديدة لتعزيز مؤسسات المجتمع بينما التصور الإسلامي يبني على تمكين المجتمع ابتداءً وتقوية وتعزيز المؤسسات المجتمعية لتكون الدولة فرع المجتمع وخادمة له لاسيدة عليه ومتحكمة فيه ، والدولة من هذا المنظور أضعف من المجتمع، لأن المجتمع يملك أدوات التمكين الذاتية، وكان في السابق يدير كثيرًا من شـؤونه، مثـل التعليـم والصحة وكثير من الخدمات، من خلال الوقف دون الحاجة للدولة وتدخلها إلا في نطاق ضيق ومحدود.

وعليه حين تَغُولَت الدولة الحديثة على المجتمع، أول ما استهدفته هو إضعاف الوقف، لأن الوقف يُمثل الاستقلال والتمكين المجتمعي وهكذا، أصبح المجتمع ضعيفًا ومعتمدًا كليًا على الدولة، في حين أن الدولة تحتكر أدوات السيطرة كالأمن والجيش، فضلاً عن النفوذ الإعلامي والاقتصادي.

#### فالإسلام يقدّم رؤية مخالفة لأنه:

يقوِّي المجتمع، ويُعزِّز استقلاله، ويجعل الوقف أحد أهم أدواته، حتى إذا سقط النظام السياسي، يبقى المجتمع

أما في النظم الحديثة، فإذا سقطت الدولة، سقط معها المجتمع، لأن كل شيء مرتبط بها.

ففلسفة الوقف الإسلامية تقوم على بناء مجتمع قوي، مستقل، متماسك، ومُمكّن من إدارة شؤونه

- علمٍ مشاع
- ولاية عادلة
- ومال متداول

وكل ذلك يحقق الاستخلاف الحقيقي في الأرض.

المفهوم الرابع: المصير والمنتهى إلى الله تعالى

كل ما سبق عن التصور الاستخلافي، بأركانه الثلاثــة:

- الحق
- الخلق
- الأمر

يرتبط ارتباطًا وثيفًا بالمصير والمنتهى إلى الله تعالى. فلا معنى لحركة الإنسان في الأرض - من عبادة أو عمران أو تمكين - إن لم تكن مرتبطة بغاية أخروية واضحة، هي رضا الله ودخول الجنة قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَ ا خَلَقْنَاكُمْ عَبَدًّا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُ ونَ ﴾ [المؤمنون: 115]﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنتَهَى ﴾ [النجم:

إن نهاية كل حركـة اجتماعية واقتصادية وسياسية يجب أن تكون متجهة إلى الله تعالى ، وهذا ما

يضمن اتران الإنسان والمجتمع، ويمنعه من العبثية، والعدمية والضياع، والفراغ الوجودي.

ولذلك، فإن الإيمان بالله واليوم الآخر هما ركنان أساسيان لا يقوم الإيمان ولا تثمر الأعمال إلا بهما، كما في قوله تعالى: ﴿ لَّيْسَ الْبِرَّأَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِر وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذُوى الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُـمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ البقرة/ ١٧٧

بهذا التصور المتكامل، نصل إلى إدراك أن الإسلام يقدم نموذحًا حضاريًا فريدًا، يجعل من الإنسان خليفةً مسـؤولًا، ممكَّنًا في الأرض، مرتبطً ا بغاية عليا. وهذا النموذج يكتمل من خلال:

- تحقيق التوحيد والحق،
  - فهم طبيعة الخلق،
- تنظيم العلاقة بين الحق والخلق عبرالأمر،
  - ووعى المصير والمنتهى إلى الله.

فحين تُعاد صياعة المفاهيم: (الحق - الخلق -الأمر - المصير)، تنضبط رؤية الإنسان في الأرض، وتصبح كل حركته قائمة على العبودية والعمران، مرتبطـة بالهـدف الأعلـي الـذي خُلـق لأجلـه قـال تعالى: ﴿ قُل إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلعَٰلَمِينَ ﴾ الأنعام: 162.



# من إصداراتنا: رقابة جودة المياه ومياه الصرف\_

انطلاقا من حرص مركز الشيخ على الغرياني للكتاب على تنويع إصداراته لتشمل كافة الحقول العلمية والفكرية والشرعية، لإثراء المكتبة الليبية سواء في العلوم التطبيقية أو الاجتماعية، أصدر المركز مؤلفًا علميًا هامًا بعنوان «رقابة جودة المياه ومياه الصرف»، من تأليف الخبيرين الدكتور رجب علي المختار عيسى والدكتورة هناء بشير

يُعد الكتاب مرجعًا علميًا متقدمًا موجهًا بشكل أساسي إلى المختصين والعاملين في مختبرات التحليل والجهات الرقابية، بهدف سد النقص في المكتبة العربية المتخصصة وتوفير الطرق والبروتوكولات المعيارية لتحليل المياه والرقابة على جودتها.

ويقدم الكتاب خريطة طريق شاملة لرقابة الجودة المائية، حيث يغوص في تفاصيل عملية التأكد من أن المياه، سواء كانت للشرب أو تلك الناتجة عن الاستخدامات البشرية والصناعية، مطابقة للمعاييرالصحية والبيئية

يبدأ الكتاب بتمهيد علمي حول أنواع المياه الطبيعية (السطحية والجوفية) وخصائصها الكيميائية، موضحاً أنواع الشوائب التي قد

تحملها، ثم ينتقل بعدها إلى الجانب العملي الحيوى، شارحاً بالتفصيل المنهجي كيفية أخذ عينات المياه وحفظها من مصادرها المختلفة، وهي خطوة حاسمة لضمان دقة نتائج التحليل.

ويركز الجزء الأكبرمن الكتاب على الطرق المخبرية المتبعة لتحديد المؤشرات الكيميائية والفيزيائية اللازمة لتقييم الجودة. في مياه الشرب، كما يُفرد الكتاب مساحة كبيرة لتحليل مياه الصرف الصناعي والبشري، حيث يغطى طرق تحديد الملوثات المعقدة مثل النيتروجين ومشتقاته (كالأمونيا والنترات) ومركبات السيانيد والكبريتيد. والأهم من ذلك، يوضح كيفية قياس مؤشرات التلوث العضوي الحيوية.

وفيما يتعلق بالرقابة على المعادن والملوثات الثقيلة، يشرح الكتاب طرق تحليل المعادن والفلزات الثقيلة (كالمعادن التي قد تسبب التسمم) باستخدام تقنيات متطورة، مثل جهاز الامتصاص الذري الطيفى. كما يسرد المعايير الواجب تطبيقها على مياه الصرف قبل تصريفها، ليقدم بذلك مرجعاً شاملاً يدعم المختصين في تطبيق المعايير الدولية للحفاظ على سلامة الموارد المائية وحماية البيئة.



# من إصداراتنا: الدين الحق ضرورة إنسانية

كشف مركز الشيخ على الغرياني للكتاب عن إصدار جديد من إصداراته التي تناقب مواضيع ومجالات عدة، وقد جاء هذا الإصدار بعنوان: «الدين الحق ضرورة إنسانية»، وهو من تأليف الأستاذ الدكتور عثمان على حسن.

وينطلق الكتاب من أن الحاجة إلى الدين الحق هي ضرورة إنسانية، الحاجة إلى الدين يُولد بها الإنسان فطرة وخِلقة وطبعا، لا تحتاج إلى تعلم واكتساب من الخارج، ولا يمكن الاستغناء عنها، بل إنها تُعد أساساً لحياة الإنسان واستقراره.، ويحلل المؤلف المكونات الأساسية للإنسان وهي الفطرة والعقل والغرائز، ليؤكد أن الإنسان يتكون من قسمين: مادة وروح.

ويوضح الكتاب أن الجانب الروحي هو أعظم أهمية من الجانب المادي، ولهذا، فإن غذاء الروح يكون أهم وأشد ضرورة من غذاء البدن، ويُشير المؤلف إلى أن التدين هو فطرة في الإنسان، يُولد عليها، ولا ترول إلا بتأثير خارجي من البيئة المحيطة. ويستدل على ذلك بأقوال فلاسفة ومؤرخين بأنه «لم توجد قطُ جماعة من غير

كما يُبرهن الكتاب على أن التدين من لوازم الحاجة النفسية لدى الإنسان، وأن غياب إشباع هذه الضرورة يؤدى إلى اختلال التوازن النفسي/ ويستشهد الكتاب بأقوال علماء نفس، ممن أشاروا إلى أن الإيمان والاستمساك بالدين يقهر القلق والتوتر وغيرها من التحديات النفسية، ويفصل الكتاب أيضا الأهمية والضرورة الملحة للدين عقليا واجتماعيا وأمنيا، في حياة الفرد والمجتمع، ويبين أهمية العقائد الإيمانية في حياة الإنسان، مثل عقيدة القضاء والقدر وعقيدة اليوم الآخر ووظيفتها في تحقيق الأمن النفسي لدى المؤمن.

ويمثل الكتابة إضافة مهمة في الإضاءة على زوايا نفسية واجتماعية وعقلية تناقش جوانب ومحاور أهمية الدين في حياة الإنسان واستقرار مجتمعاته وسعادتهم على المستويين المعنوي والمادي، وإن كان تركيزه على المستوى الأول أكبر، ويجمع الكتاب بين التأصيل الشرعي والنقل عن الأئمة والفقهاء المسلمين، وبين الاستشهاد بآراء وأقوال علماء النفس والتاريخ والاجتماع البارزين من خارج العالم الإسلامي.





أعلىن مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب عن أحد إصداراته الجديدة الذي حمل عنوان «تجديد الخطاب الديني بين مقتضيات النص ومتغيرات الواقع » وهومن تأليف الدكتور عادل إبراهيم المحروق.

ويسلط الكتاب الضوء على إحدى القضايا المشيرة للجدل مؤخرا، وهي كيفية تحقيق التجديد المطلوب في الخطاب الديني دون المساس بأسسه الراسخة، حيث يتناول الدكتور المحروق في كتابه القضايا الشائكة المتعلقة بالتجديد من خلال أربعة مباحث رئيسية

فيبدأ الكتاب بتحديد المفاهيم الأساسية للخطاب الديني وكيفية ارتباطه بالنص، ثم يركز على الاجتهاد كسبيل للتجديد، الذي يعمد المؤلف إلى تعريفه لغوية واصطلاحيا وتقرير مفهومه الشرعي، قبل أن يخوص في تصنيفات التجديد وضوابطه المنهجية.

يُحلل المؤلف التيارات المتجاذبة لقضية التجديد، ويقسمها إلى ثلاثة أنواع رئيسية: التجديد المعتدل المنضبط، والتجديد المنفلت الذي يفرط في التغيير بدواعي الحداثة، والتجديد الصوري الذي لا يمس جوهر المضمون. كما يضع

الكتـاب ضوابط واضحة لعمليـة التجديد، ويجيب عـن سـؤال محـوري: «مـن يجـدد؟»، لتحديـد الأشـخاص والشـروط الواجـب توفرهـا فيمـن يتصـدى للتجديد.

ويُفرد المؤلف مبحثاً كاملاً لمعالجة الإشكالية الكبرى، وهي العلاقة بين النص القرآني والواقع، يستعرض فيه بأسلوب نقدي رؤية الحداثيين الذين يرون للواقع «الحاكمية الكبرى» على النص، مقابل منظوريوازن بين الثابت والمتغير، ويُركز المؤلف على ضرورة إعمال النص في الواقع بدلاً من إخضاعه القسري للمتغيرات.

ويناقش الكتاب قضايا وتفاصيل هامة في إطار تجديد الخطاب الدينية وتحديات الواقع الذي تتسارع وتيرة تغيره، وتلح معه الحاجة إلى ضبط قواعد وأسس الخطاب الشرعي الموجه للناس بلغة العصر وقضاياه، كما انتقد المؤلف كثيرا من الاتجاهات الطارئة والمشاريع الفكرية التي جعلت من النص القرآني مندوحة لتأويلات عقلية متكلفة، داعيا إلى إقامة المراكز والمشاريع المقابلة التي تعنى برؤية منضبطة في مسألة التجديد، وتناقش وتنتقد الاتجاهات الأخرى في هذا الميدان



## خدماتن

#### • الكتبية العامية

يوفر مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب مكتبة عامة تحتوي على أكثر من 46 ألف عنوان في مختلف صنوف المعرفة والعلوم، مصنفة ومرتبة ومجهزة وفق أفضل أنظمة تصنيف المكتبات، وتفتح المكتبة أبوابها للزوار على مدار اليوم من الساعة 9 صباحا وحتى 11 مساء، وتشمل المكتبة أماكن مخصصة للنساء وللرجال، وإضاءة ومقاعد مريحة للقراءة وخدمات إنترنت.

#### • قاعات التدريب المجهزة

يوف رمرك زالشيخ علي الغرياني للكتاب قاعات لاستضافة وتقديم التدريبات وورش العمل والمؤتمرات والملتقيات والمحاضرات، والقاعات مجهزة بأفضل الإمكانيات مثل السبورات الذكية، وأجهزة العرض الحديثة، والشاشات وأجهزة الحاسوب، وشبكة الإنترنت وغيرها من التجهيزات، ويمكن حجز القاعات مجانا لإقامة الأنشطة عبر التواصل مع إدارة المركز

#### • خدمات أخرى

يقدم مركز الشيخ علي الغرياني للكتاب عددا من الخدمات الأخرى لتوفير بيئة مثالية لرواد المكتبة وطلاب العلم والمعرفة، حيث يقدم لزواره خدمات مجانية عدة مثل الطباعة، وخدمات تصوير المستندات، وشبكة انترنت مجانية، وتوفير صحف ومجلات يومية، ومقهى، وخدمات أخرى يسعى من خلالها المركز إلى تلبية كافة الاحتياجات لرواده.



